JIHAD:
MEMPEREBUTKAN MAKNA PERANG SUCI

Khamami Zada*

Abstract

Jihad is nowadays often misunderstood and misused, especially by
militant Moslems translating it as a fight against unbelievers in order to
destroy them and/ or to convert them to Islam. Such a view has reduced the
real meaning of jihad. In the time of Mubammad, jibad was not necessarily
acted as a fight against the “enemy” of God or the holy war as it is being
widely understood today. 1t was applied as a hard effort to establish Islamic
values in society.

This article is all about the reduction and misunderstanding of jibad
among moslems and nonmoslems. It delivers a historical analysis of view
shifting on jihad, from its,wider meaning to its specific one that is wusing

Jorces and practicing violance. 1t also lannches some cases of misuse of jibad
in society from its precedent to modern era. This article suggests a way back
to the meaning of jibad as it was.

Keywords: Jihad, Kesalahpabaman, Perang Suci, Pergeseran Makna,
Analisis Sejarab.

ISLAM lahir sebagai bagian dari upaya untuk memperbaiki moral
masyarakat Jahiliyah yang sudah rusak sedemikian parah.
Tantangan yang dihadapi Muhammad saw. sebagai pembawa
risalah ketuhanan (Islam) adalah meruntuhkan kerusakan moral
masyarakat Jahiliyah yang sudah menjadi tradisi turun-temurun.

“Penulis adalah dosen pada Fakultas Syari’ah dan Hukum UIN Syarif
Hidayatullah, Jln. Ir. H. Juanda 95 Ciputat Tangerang 15412. e-mail:
khamamizada@hotmail.com.

Ulnmuna, Volume X Nomor 1 Januari-Juni 2006 1


mailto:khamamizada@hotmail.com

Khamami Zada, Jibad: Memperebutkan Makna Perang Suci

Kondisi sosial, ekonomi, dan kekuasaan di Arab ketika itu
mencerminkan suatu kondisi yang sulit diubah. Maka jalan yang
dilakukan Muhammad saw. adalah bukan melakukan revolusi
cepat, tetapi melalui proses yang panjang; mengajak,
mempengaruhi, dan mengubah tatanan moral masyarakat.
Dakwah Nabi saw. di Mekah lantas dilakukan secara evolutif
dengan secara perlahan mengajak masyarakat Arab ke dakwah
Islam. Semuanya itu dilakukan oleh Muhammad saw. karena
posisi umat Islam yang tidak kuat untuk melakukan revolusi atau
perubahan-perubahan yang radikal dan fundamental. Pemurnian
akidah dan moral masyarakat Arab menjadi prioritas dakwah
Nabi Muhammad dengan terus-menerus memperbanyak
pengikut untuk membangun kekuatan.

Barulah setelah umat Islam solid dan kuat di Madinah,
Muhammad saw. beserta para sahabatnya membangun
komunitas yang dijadikan sebagai basis sosial dan politik
melakukan dakwah Islam. Tatanan masyarakat yang pluralistik
dicerminkan dalam kemajemukan agama dan etnik (Islam,
Yahudi, kaum musyrik, suku Aus, Khazraj, Qainuqa, Nadzir,
dan Quraizhah) seperti yang termuat dalam Piagam Madinah.!
Problem-problem yang dihadapi Muhammad dalam menata
masyarakat pluralistik terjadi seiring dengan peta politik yang
terjadi antara muslim di Madinah, masyarakat Jahiliyah di
Mekah, hingga kelompok nonmuslim yang menjadi bagian dari

1Perjanjian Madinah adalah perjanjian antara Nabi Muhammad saw.
dengan penduduk Madinah yang mengatur interaksi sosial masyarakat
antarsuku dan agama di Madinah yang berisi 47 pasal yang disepakati
penduduk Madinah. Madinah yang dibangun Rasulullah saw. adalah
komunitas plural, yang di dalamnya terdapat kaum muslimin dari golongan
Mubdjirin dan _Anshir, kaum musyrikin (pagan), dan kaum Yahudi, baik
keturunan Yahudi pendatang dan keturunan Arab yang masuk agama
Yahudi atau kawin dengan orang-orang Yahudi pendatang. Tiga kelompok
besar keturunan Yahudi pendatang adalah Bani Nazhir, Bani Qaynuqa, dan
Bani Quraizhah. Lihat Khamami Zada dan Arif Arofah, Diskursus Politik
Islam (Jakarta: 1SIP, 2003), 60-1.

2 Ulnmuna, Volume X Nomor 1 Januari-Juni 2006



Khamami Zada, Jibad: Memperebutkan Makna Perang Suci

Piagam Madinah. Tak pelak lagi, hubungan awal yang dibangun
secara harmonis tidak mampu lagi menjaga keutuhan sosial. Satu
persatu kelompok Yahudi keluar dari perjanjian Madinah dengan
melakukan pengkhianatan-pengkhianatan.

Seperti dilukiskan oleh Karen Amstrong, Nabi Muhammad
harus berjuang melawan permusuhan masyarakat Arab
nonmuslim di Madinah yang sebelumnya berharap mendapat
kekuasaan. Muhammad pun harus berjuang dari kaum Yahudi
yang juga melawan kekuasaan Muhammad. Di samping semua
kesulitan yang tak terhindarkan untuk menyiapkan tata sosial
baru yang utuh di Madinah, kaum muslim juga harus waspada
pada kemungkinan penyerangan orang Mekah yang memandang
Madinah sebagai musuh karena masyarakat di sana menerima
kaum muslim.?

Hubungan antaragama yang sudah tidak harmonis akibat
penghianatan  Yahudi diperparah lagi dengan kekuatan
masyarakat Arab Jahiliyah di Mekah yang terus-menerus
melakukan  permusuhan. Kondisi ini menjadi pemicu
permusuhan awal Islam  terhadap kelompok-kelompok
nonmuslim. Permusuhan inilah yang kemudian melahirkan

konsep perang (jihad) dalam Islam.
Reduksi Makna Jihad

Jihad sering dipahami salah oleh kalangan muslim dan
nonmuslim. Kalangan muslim seringkali memahami jihad secara
sempit sebagai perang melawan musuh-musuh Islam. Di banyak
kelompok Islam yang sering disebut Islam radikal di Indonesia,
semisal Hizbut Tahrir Indonesia (HTI), Majelis Mujahidin
Indonesia (MMI), Front Pembela Islam (FPI), Lasykar Jihad,
dll.,? jihad sering dipahami secara sempit dengan makna perang.*

2Karen Amstrong, Perang Suci dari Perang Salib hingga Perang Teluk ter.
Hikmat Dharmawan (Jakarta: Serambi, 2003), 72.

¥ Pada dasarnya, belum ada kesepakatan di antara pengamat Islam
tentang istilah yang tepat untuk menggambarkan garakan radikal. Istilah

Ulnmuna, Volume X Nomor 1 Januari-Juni 2006 3



Khamami Zada, Jibad: Memperebutkan Makna Perang Suci

Makna sempit jihad dengan perang kemudian disebarkan ke
masyarakat muslim sehingga pemahaman masyarakat tentang
jihad juga bermakna perang.> Hampir di banyak komunitas
muslim, jithad hanya dimaknai perang, padahal para ulama
dahulu memberikan banyak alternatif makna. Dalam halaqah,
ceramah agama, dan pengajian-pengajian memperingati hari-hari
besar agama (Maulid Nabi, Isra Mikraj, dll.) di pedesaan, para
ulama memberikan makna jihad secara luas. Tidak hanya jihad
yang menjadi makna perang. Mengaji dan meninggal akibat
melahirkan juga masuk dalam kategori jzhad fi sabilillab.

yang paling umum adalah fundamentalisme, guna menunjukkan sikap
kalangan muslim yang menolak tatanan sosial yang ada dan berusaha
menerapkan suatu model tatanan tersendiri yang berbasiskan nilai-nilai
keagamaan. Namun demikian, karakter yang biasanya dialamatkan kepada
kelompok Islam radikal, seperti FPI, Majelis Mujahidin Indonesia, Laskar
Jihad Ahlussunnah Waljamaah, Hizbut Tahrir Indonesia didasarkan pada
empat hal. Pertama, mereka memperjuangkan Islam secara kaffih (totalistik);
syariat Islam sebagai hukum negara, Islam sebagai dasar negara, sekaligus
Islam sebagai sistem politik sehingga bukan demokrasi yang menjadi sistem
politik nasional. Kedua, mereka mendasarkan praktik keagamaannya pada
orientasi masa lalu. Ketiga, mereka sangat memusuhi Barat dengan segala
produk peradabannya, seperti sekularisasi dan modernisasi. Keempat,
petlawanannya dengan gerakan liberalisme Islam yang tengah berkembang
di kalangan muslim Indonesia. Lihat Khamami Zada, Islam Radikal:
Perguiatan Ormas Islam Garis Keras di Indonesia (Jakarta: Teraju, 2002), 13-7.

*Pengalaman saya mewawancarai hampir seluruh pimpinan FPI, MMI,
dan HTI selalu menafsirkan bahwa jihad adalah perang (gi#il). Pengertian
yang sempit ini bagi mereka adalah yang utama, sedangkan makna yang lain
tidak menjadi penegasan yang utama.

>Bahkan, Ibn Taimiyah pernah membuat satu bab khusus yang berjudul
“Jihad melawan orang kafir adalah perang sampai kemenangan yang
menentukan”. Pendirian ini didasarkan pada argumen, bahwa setiap orang
vang telah sampai kepadanya dakwah Rasulullah saw. kemudian tidak
menyambut dakwah tersebut, maka dia harus diperangi, “sampai tidak ada
fitnah dan agama semuanya miliki Allah” (Qs. al-Anfal (8): 39). Lihat Ibn
Taimiyah, al-Siydsat al-Syariyyab fi Ishldh al- Rad'iwa al-Ra’iyyah (Kairo: Dar al-
Kitab al-‘Arabi, 1951).

4 Ulnmuna, Volume X Nomor 1 Januari-Juni 2006



Khamami Zada, Jibad: Memperebutkan Makna Perang Suci

Tapi setelah ketidakberdayaan umat Islam terhadap
hegemoni Barat (yang diasosiasikan dengan Yahudi atau Kristen)
melalui globalisasi dan perlakuan tidak adil terhadap dunia Islam
(perang Palestina-Israel 1967-sekarang, perang Irak 1991 dan
2003, dan perang Afghanistan 2001) jihad digeser maknanya
hanya dalam bentuk satu wajah. Konsolidasi umat Islam untuk
melawan Barat dilakukan dengan mengobarkan jihad sebagai
simbol militansi melawan Barat. Akibatnya, Islam makin
dituding sebagai agama pedang, galak, dan bahkan agama kaum
teroris.

Bagi kalangan nonmuslim, jihad sering dikonotasikan dengan
tindakan mati-matian dari orang irasional dan fanatik yang ingin
memaksakan pandangan mereka kepada orang lain.® Itulah yang
pernah terjadi dalam sejarah Islam klasik ketika kaum Khawarij
menggunakan jihad untuk memaksakan pendapat mereka kepada
komunitas muslim yang lain atas nama idealisme transenden dan
eksttem. Mereka bersikukuh, karena Nabi Muhammad
menghabiskan hidupnya dalam peperangan, maka orang-orang
yang beriman harus mengikuti teladannya sehingga negara Islam
harus mengatur urusan perang, dan orang bid’ah dipaksa untuk
menganut keyakinan seperti itu atau terkena tajamnya pedang.’
Kaum Khawarij percaya bahwa mandat al-Qur’an untuk “amar
ma’ruf nahi munkar” harus diterapkan secara harfiah, ketat,
tanpa syarat atau pengecualian. Dunia mereka terbagi tegas
antara iman dan kafir, muslim (pengikut Tuhan) dan nonmuslim
(musuh Tuhan), damai dan perang. Setiap tindakan yang tidak
sesuai persis dengan kata-kata hukum merupakan suatu dosa
besar. Para pendosa dihukumi kafir dan dikeluarkan dari
komunitas beriman (Zzkfir). Para pelaku dosa besar tidak cuma

®Chaiwat Satha-Anand, “Bulan Tsabit Anti Kekerasan: Delapan Tesis
Aksi Anti-kekerasan Umat Islam”, dalam Abdurrahman Wahid, dkk., Is/am
Tanpa Kekerasan, ter. M. Taufik Rahman (Yogyakarta: LKiS, 1998), 10.

"Hamid Enayat, Modern Isiamic Political Thought (Austin: University of
Texas, 1982), 2.

Ulnmuna, Volume X Nomor 1 Januari-Juni 2006 5



Khamami Zada, Jibad: Memperebutkan Makna Perang Suci

dipandang sebagai pelanggar hukum agama tetapi sebagai orang
murtad, bersalah karena penghianatan dan pantas dihukum mati
kecuali jika mereka bertaubat.® Benih-benih radikalisme kaum
Khawarij inilah yang pada gilirannya di zaman modern ini
melahirkan banyak aksi kekerasan dan terorisme atas nama jihad,
maka celakalah Islam dipandang oleh Barat sebagai agama kaum
teroris.

Tudingan Islam sebagai agama teroris ini diperparah lagi
dengan maraknya aksi bom bunuh diri yang dilakukan oleh
sejumlah orang yang mengatasnamakan jihad. Berbagai aksi bom
bunuh diri sejak bom Bali I, bom Marriot, bom Kedutaan
Australia, dan bom Bali II sepertinya meyakinkan tudingan
miring terhadap Islam sebagai agama teror. Ironisnya, aksi bom
bunuh diri dipahami oleh pelakunya sebagai jzbdd fi sabil al-1 b
yang imbalannya adalah mati syahid. Pada gilirannya,
pemahaman sempit yang dimiliki oleh sejumlah kelompok Islam
itu kemudian dipersepsikan oleh kalangan nonmuslim sebagai
bentuk kekerasan. Dengan doktrin jihad, Islam dianggap sebagai
agama yang keras dan galak; tidak ada toleransi apalagi
kedamaian. Banyak kalangan nonmuslim yang tidak memahami
bahwa makna jihad bukan sekadar perang, seperti yang selalu
digembar-gemborkan di dalam aksi sweeping, demonstrasi, dan
kerusuhan antaragama.

Para orientalis sering memandang bahwa Islam dipandang
sebagai sebuah agama yang militan, malah agama yang
militeristik, sementara para pemeluknya dipandang sebagai
serdadu-serdadu yang fanatik, yang menyebarkan agama serta
hukum-hukumnya dengan kekuatan senjata.? Pandangan para
orientalis yang cenderung melakukan generalisasi tentu saja
membuat posisi Islam menjadi semakin tersudutkan.

8John L. Esposito, Unboly War, ter. Arif Maftuhin (Yogyakarta: LKIS,
2002), 52.

°Bernard Lewis, Babasa Politik Islam, ter. lhsan Ali Fauzi (Jakarta:
Gramedia Pustaka Utama, 1994), 102.

6 Ulnmuna, Volume X Nomor 1 Januari-Juni 2006



Khamami Zada, Jibad: Memperebutkan Makna Perang Suci

Tak heran jika Muhammad Sa’ild al-Asymawi sampai
mengatakan bahwa, jihad adalah kata yang paling sensitif dalam
kosa kata Islam. Jihad selalu digunakan, didengar, dan dipahami
dengan cara yang emosional, baik positif maupun negatif. Bagi
nonmuslim, jihad adalah perang suci melawan mereka, dengan
pedang terhunus yang tidak mudah disarungkan lagi. Bagi
banyak muslim, jihad adalah kewajiban agama untuk
membimbing orang-orang nonmuslim menuju iman yang benar
dan sejati. Kaum militan meyakini jihad sebagai perintah Tuhan
untuk memaksakan Islam dan iman yang paling benar kepada
nonmuslim. Hanya sebagaian kecil kaum muslim yang
memahami jihad dalam pengertian moral dan spiritual.!?

Secara generik, jihad adalah bentuk masdar dari kata jahada
yang artinya adalah berusaha sungguh-sungguh. Muhammad
S2’ld Ramadhan al-Buthi mendefinisikan jihad dengan ‘“usaha
sungguh-sungguh untuk menegakkan agama Allah dan
mendirikan masyarakat yang Islami.!! Jihad berikut derivasinya
dengan makna ini disebutkan tiga puluh enam kali dalam al-
Qur’an. Makna dasar yang tercermin dalam kata jthad ini
mengandung pengertian yang luas, sehingga menimbulkan
perdebatan tentang apa makna dari jihad yang sebenarnya.
Makna yang biasanya dipahami umat Islam terhadap kata jihad
ini adalah “perang melawan musuh-musuh Islam”. Jadi jihad
sering dipahami sebagai “perang”. Dengan kata lain, jihad sering
dimaknai secara reduktif sebagai perang (g#til) kepada orang-
orang kafir untuk menegakkan agama Allah.

Tampaknya jihad disamakan dengan g¢ud/ atau harb yang
dalam bahasa Arab memiliki makna dasar “perang”. Argumen
yang dimunculkan biasanya dirujuk pada ayat-ayat al-Qur’an
tentang perang (gital) semisal, “Hai orang-orang yang beriman,

1'Muhammad Sa’id al-Asymawi, Jibad Melawan Islam Efkstrem, ter. Heri
Haryanto Azumi (Jakarta: Desantara, 2002), 181.

Muhammad Sa’id Ramadlan al-Buthi, Figh al-S#rah (Beirut: Dar al-Fikr,
1979), 170.

Ulnmuna, Volume X Nomor 1 Januari-Juni 2006 7



Khamami Zada, Jibad: Memperebutkan Makna Perang Suci

perangilah (qatil) orang-orang kafir di - sekelilingmu, dan hendaklah
mereka merasakan kekerasanmu (dan permusuban terhadap mereka), dan
ketahuilah  babwa Allah  sesunggubnya  bersama  orang-orang yang
bertakwa (dan beramal kebaikan)” (Qs. al-Tawbah [9]: 24). Begitu
pula pada ayat lain, “Perangilah orang-orang yang tidak percaya kepada
Tuban dan tidak pula kepada hari kemudian dan mereka tidak
mengharambkan apa yang Tuban dan rasul-Nya haramkan Orang-orang
Semacam itn tidak menganut agama yang benar, yaitu orang-orang yang
diberikan kitab kepada mereka sampai mereka membayar jizyah dengan
keadaan tunduk” (Qs. al-Tawbah [9]: 29).

Padahal makna jihad lebih luas dari gi#d/ dan harb; jihad
menunjuk pada makna yang umum, sementara gi#i/ dan harb
lebih menunjuk makna yang khusus (perang). Apalagi, para
fukaha kemudian membuat pemetaan wilayah dengan dir al-Islim
dan dar al-harb'?, yang memberikan penegasan pada wilayah
muslim dan wilayah nonmuslim atau wilayah damai dan wilayah
perang. Pembagian dua wilayah ini kemudian semakin
mempersepsikan jithad dalam pengertian perang fisik. Istilah lain
yang tidak boleh dilupakan selain istilah jzbdd, qital, dan harb
adalah istilah fidi7 yang awalnya digunakan pada Abad
Pertengahan. Istilah yang secara harfiah diartikan “seseorang
yang mau mengorbankan dirinya sendiri demi orang lain” ini
semula diadopsi di Iran dan Syria oleh utusan-utusan pemimpin
Isma‘ili yang dikenal sebagai orang tua dari gunung. Misi mereka
adalah membaktikan diri demi kepentingan pemimpin mereka

12Pembagian dunia menjadi dir al-Isiim dan dir al-Harb bermanfaat
untuk dua tujuan umum: untuk mendefinisikan hubungan antara tatanan
agama-polittk muslim dan entitas polittk nonmuslim dan untuk
mendefinisikan hubungan antara tatanan agama polittk muslim dan
kelompok keagamaan nonmuslim di dalamnya. Asumsi kuat yang terlihat
dalam pembagian dunia menjadi dua wilayah adalah kekhasan wilayah Islam:
dar al-Islim adalah wilayah damai, sementara wilayah dunia lainnya terus-

menerus dicabik-cabik konflik. Lihat James Turner Johnson, Perang Suci atas
Nama Agama (Bandung: Pustaka Hidayah, 2002), 111.

8 Ulnmuna, Volume X Nomor 1 Januari-Juni 2006



Khamami Zada, Jibad: Memperebutkan Makna Perang Suci

dan menakut-nakuti musuh-musuhnya dengan pembunuhan
dramatis terhadap beberapa figur terkemuka.!?

Penggunaan istilah-istilah yang bisa dipersamakan dengan
kata jithad dalam Islam sesungguhnya mencerminkan betapa
perang menjadi kecenderungan yang eksistensial dalam Islam.
Namun demikian, Abdul Aziz Sachedina memberikan penjelasan
bahwa jihad dalam makna etisnya adalah bagian dari perjuangan
manusia untuk menegakkan tatanan moral di muka bumi. 14
Karena itulah, Muhammad saw. segera mengingatkan kepada
sahabatnya setelah perang Badar, bahwa jihad bukan sekadar
perang melawan musuh-musuh Islam. Ketika itu Nabi bersabda:
“Kita baru kembali dari jihad kecil (aljihdd al-asghar) menuju
jthad besar (aljibid al-akbar)”. Ketika ditanya “Apakah jihad
besar itur”, Nabi menjawab: “Jihad besar adalah melawan hawa
nafsu (jihdad al-nafs)”. (HR. al-Daylami dari Abu Dzar). Dalam
makna jihad akbar inilah, semua orientasi pengorbanan untuk
jalan Allah dimasukkan dalam kategori jihad. Semua umat Islam
yang sudah berkorban untuk jalan Allah adalah para mujahid,
seperti belajar dan musafir untuk menemukan kebenaran jalan

Allah swt.

Pergeseran Orientasi: dari Spiritual ke Politik

Islam mengizinkan penggunaan kekerasan dalam kondisi-
kondisi tertentu sesuai dengan kebudayaan suku Arab pra Islam
yang telah melembagakan militer untuk membela keamanan
suku. Dalam memperkenalkan perintah yang mengabsahkan
penggunaan kekerasan terbatas melalui sarana jihad, Islam
merespons kondisi-kondisi politik dan religius moral yang ada di
Arab abad VII. Keamanan suatu suku bergantung pada
sejauhmana mereka mampu melindungi semua klan mereka dan

BlLewis, Babasa ..., 107.
14Abdul Aziz Sachedina, Beda tapi Setara: Pandangan Islam tentang Non-
Muslim, (Jakarta: Serambi, 2004), 197.

Ulnmuna, Volume X Nomor 1 Januari-Juni 2006 9



Khamami Zada, Jibad: Memperebutkan Makna Perang Suci

mampu membalas semua hinaan, luka, dan kematian melalui
kekuatan militer mereka.!>

Pada awal fase Mekah (610-622 M), kata jihad digunakan
dalam pengertian etis, moral, dan spiritual. Pada mulanya jihad
berarti menjaga iman dan kehormatan seseorang di tengah-
tengah situasi yang gawat. Pada periode Mekah, Nabi
diperintahkan Tuhan agar bersikap sabar terhadap orang-orang
Mekah yang berbuat aniaya terhadapnya (Qs. al-Ghasiyah [88]:
22; Qs. al-‘Ankabut [29]: 18; Qs. al-‘Ashr [103]: 3). 16
Kecenderungan etis, moral, dan spiritual jihad pada periode ini
menunjukkan bahwa strategi Nabi di Mekah adalah membawa
pesan-pesan yang mudah diterima oleh masyarakat Arab
sekaligus sadar terhadap kekuatan umatnya yang belum mampu
melakukan jihad dalam pengertian perang fisik.

Barulah pada periode Madinah (622-632 M), jihad memiliki
makna perang fisik (Qs. al-‘Ankabuat [29]: 8 dan 69; Qs. al-
Furgan [25]: 52). Hal ini diakibatkan oleh perlakuan orang-orang
Mekah yang terus-menerus memusuhi Nabi yang membuat Nabi
beserta sahabatnya terpaksa hijrah ke Madinah untuk
membangun komunitas baru. Setelah Madinah menjadi
komunitas yang kuat, makna spiritual jihad (bersungguh-
sungguh dan berjuang) berubah menjadi “berjuang melawan
agresi orang-orang Mekah”, yakni dalam arti perang fisik (Qs. al-
Hajj [22]: 29; Qs. al-Baqarah [2]: 190). Perang pertama antara
kaum muslim dengan orang-orang Mekah, yaitu perang Badar
(624 M) yang dimenangkan oleh kaum muslim. Namum
perspektif Nabi terhadap perang Badar ini adalah sebagai jihad

5] bid.

16a]-Asymawi, [ibad..., 182-5. Bandingkan dengan penjelasan Muhammad
Sa’ld Ramadlan al- Buathi yang sama-sama membagi dua fase: Mekah dan
Madinah, tetapi perspektif yang dipakai lebih mengarah pada pandangan
yang sempit tentang jihad sebagai sikap penaklukan muslim terhadap
nonmuslim, kecuali mereka yang mau tunduk dalam kekuasaan Islam
dengan membayar jizyah. Lihat al-Bathi, Figh..., 170.

10 Ulnmuna, Volume X Nomor 1 Januari-Juni 2006



Khamami Zada, Jibad: Memperebutkan Makna Perang Suci

kecil. Jihad yang lebih besar adalah perang melawan hawa
nafsu.!”

Setelah itu, jihad dalam pengertian fisik terjadi ketika kaum
Yahudi berkhianat kepada Nabi saw. Tepatnya pada tahun 626
M, satu kelompok dari komunitas Yahudi, yaitu suku Quraizhah
di Madinah mengkhianati Piagam Madinah. Pada saat itu, kaum
muslim hampir saja dikalahkan oleh orang-orang Mekah akibat
kaum Yahudi yang tergabung dalam komunitas Madinah
membelot. Dalam kasus pengkhianatan kaum Yahudi di
Madinah, jihad dalam pengertian perang fisik lebih banyak
dipahami sebagai bagian dari kebijakan politik untuk melakukan
konsolidasi komunitas yang baru dibentuk. Dalam bahasa
politik, apa yang dilakukan kaum Yahudi adalah bagian dari
upaya penghancuran komunitas Madinah yang beresiko pada
cksistensi politik Madinah. Penghianatan adalah bagian dari
bentuk penghancuran tatanan sosial yang baru dibangun Nabi di
Madinah sehingga membahayakan komunitas Madinah.

Pada awalnya, jihad dalam arti perang lebih banyak dimaknai
sebagai penegasan terhadap kesewenang-wenangan kepada umat
Islam. Dengan kata lain, sasaran kekerasan adalah kaum kafir
yang menunjukkan permusuhan terhadap Islam melalui fitnah
yang menjadi targetnya. Artinya, bukan sikap negatif terhadap
agama  perse yang mensahkan penggunaan  kekerasan;
permusuhan secara umum yang ditimbulkan sikap negatif itulah
yang menjadikannya sebagai pelanggaran moral sehingga
memerlukan adanya respons fisik. Maka, penggunaan kekerasan
bersifat defensif dan terbatas pada pelanggaran dalam hubungan
antarmanusia.!®

Seiring dengan berubahnya komunitas muslim menjadi
komunitas politik yang kuat, penafsiran terhadap doktrin jihad
berubah tajam, dari strategi defensif ke ofensif. Dengan

17 Lihat al-Asymawi, Jibad ..., 182-5.
18Sachedina, Beda ..., 200-1.

Ulnmuna, Volume X Nomor 1 Januari-Juni 2006 11



Khamami Zada, Jibad: Memperebutkan Makna Perang Suci

munculnya istilah dar al-Iskim dan dir al-barb dalam wacana
politik Islam, maka jihad dimaknai secara lebih ofensif demi
melanggengkan kekuasaan dan melancarkan ekspansi ke wilayah
lain.

Kaum fugahi’® mengabsahkan jihad untuk menyeru orang
kepada Islam sehingga melekatkan pada kata jihad itu bentuk
perang suci yang bertujuan menarik orang masuk Islam. Selain
seruan untuk konversi, keuntungan politik yang nyata membuat
para fugahd’ bersikap pragmatis dan realistis dalam merumuskan
justifikasi dilakukannya jihad. Kewajiban ini ditekankan jika
penguasa de facto bersedia. Dalam proses pemberian legitimasi
religius ~ kepada  ckspansionisme  teritorial ~ penguasa
muslim,*’kaum fugahi’ mengabaikan ayat-ayat al-Qur’an yang
memberikan justifikasi moral terhadap jihad defensif (yaitu,
perangilah hingga tidak ada fitnah). Akibatnya, rasionalisasi
mereka terhadap jihad sebagai sarana untuk mengkonversikan
seluruh dunia menjadi wilayah Islam telah mengaburkan konsep
pluralistik al-Qur’an.?!

Karena itulah, jihad semestinya dimaknai dalam dua bentuk
pemahaman, yaitu jihad dalam pengertian spiritual; berjuang
sungguh-sungguh dalam segala hal yang mengundang kepada
kebajikan dan jihad dalam pengertian politik, yakni membangun

9 Orientasi fuqahd’ lebih banyak memahami jihad dalam pengertian
perang, schingea pembahasan tentang jihad lebih banyak diungkap dalam
dataran praktis tentang hukum menegakkan jihad, siapa yang dikenakan
kewajiban berjihad, dan aturan-aturan formal lainnya. Lihat AbG Yahya
Zakaria al- Ansharl, Fath al-Wabhab bi Syarh Manhdj al-Thullib, (Semarang:
Toha Putra, tt.), 170-1. Lihat pula pembahasan Abt al-Hasan ‘All bin
Muhammad bin Habib al-Bashti al-Baghdadi al- Mawardi dalam al-Abkdm
al-Shulthaniyyah wa al-Wildyit al-Diniyyah (ttp: Dar Ibn Khaldan, tt.), 39-68.

2 Penguasa muslim yang cenderung melakukan ekspansi ke daerah-
daerah lain. Dalam catatan sejarah, Daulah Bani Umayah dan Abbasiyah
melakukan kegiatan perluasan wilayah dalam bentuk perang. Perang
ekspansi inilah yang kemudian dijustifikasi sebagai jihdd fi' sabil al-1 éh.

21Sachedina, Beda ..., 203-4.

12 Ulnmuna, Volume X Nomor 1 Januari-Juni 2006



Khamami Zada, Jibad: Memperebutkan Makna Perang Suci

konsolidasi politik untuk melawan musuh-musuh politik yang
mengancam eksistensi komunitas muslim. Kedua perspektif ini
sejatinya telah memberikan cermin kepada kalangan muslim dan
nonmuslim bahwa Islam bukan agama pedang, yang selalu
berbuat kekerasan di muka bumi. Jihad yang pernah terjadi
dalam sejarah Islam lebih banyak bermotif politik ketimbang
agama; cksistensi komunitas lah yang menjadi pertimbangan
sosiologis-politis dalam melakukan jihad, bukan karena
paradigma  teologis  untuk  melakukan  ekspansi  atau
mengislamkan nonmuslim.

Jihad Menjadi Perang Suci

Dalam pengalaman kesejarahan Islam, jihad menjadi perang
suci untuk melawan musuh-musuh Islam. Jihad kemudian
menjadi sesuatu yang sakral yang balasannya adalah kesyahidan
dan jaminan masuk surga di akhirat. Sepertinya ada hubungan
yang dekat antara jihad dan kesucian. Di dalam Islam, kata suci
biasanya merujuk pada mugaddas (yang disucikan) atau maqdis
(Bayt al-Maqdis). Meskipun demikian, kata tersebut relatif jarang
ditemukan dalam penggunaan bahasa Arab klasik. Malah kata
tersebut lebih sering digunakan dalam konteks-konteks yang
konotasinya adalah Yahudi dan Kristen. Dalam al-Qur’an, kata
tersebut digunakan dalam konteks tanah suci di mana Nabi
Musa berdiri di depan semak-semak yang terbakar (Qs. Thaha
[20]: 12; Qs. al-Naba’ [79]: 16), dalam konteks tanah suci yang
dijanjikan Tuhan kepada anak-anak Israel (Qs. al-Ma’idah [5]:
23), dan—paling sering dari akar yang sama—dalam konteks roh
suci (rih al-Quds) dalam versi pewahyuan kaum muslim (Qs. al-
Baqarah [2]: 87 dan 253; Qs. al-Ma’idah [5]: 113; Qs. al-Nahl
[16]: 102). Kata suci juga digunakan dalam istilah tanah suci,
yaitu Bayt al-Hardm yang bermakna dasar haram. Karena itulah,

Ulnmuna, Volume X Nomor 1 Januari-Juni 2006 13



Khamami Zada, Jibad: Memperebutkan Makna Perang Suci

menyandingkan perang dan suci tidak ditemukan dalam naskah-
naskah Islam.??

Jihad menjadi perang suci tak lain disebabkan oleh serangan
kaum Kiristen Eropa terhadap balatentara Islam, yang disebut
sebagai Perang Salib. Tepatnya, pada tanggal 25 Nopember 1095
di Konsili Clermont, Paus Urban II menyerukan Perang Salib
Pertama. Bagi Eropa Barat, seruan itu merupakan peristiwa
penting dan menentukan. Berkhotbah di hadapan kerumunan
para pendeta, ksatria, dan orang-orang miskin, Paus Urban
menyerukan perang suci melawan Islam. Paus Urban mendesak
para ksatria Eropa untuk berhenti berkelahi sesama mereka
sendiri dan membulatkan niat bersama untuk memerangi
musuh-musuh Tuhan ini. Sambutan terhadap seruan Paus
Urban itu sungguh luar biasa. Para pengkhotbah populer seperti
Peter si Pertapa menyebarkan kabar tentang Perang Salib. Pada
musim semi tahun 1096, berangkatlah lima pasukan yang terdiri
atas 60.000 tentara. Mereka diiringi oleh sekelompok peziarah
yang tak bertempur bersama para istri dan keluarga mereka.
Gelombang pertama itu disusul pada musim gugur oleh lima
pasukan lagi yang terdiri atas kira-kira 100.000 lelaki dan
segerombolan pendeta dan peziarah.?3

Bergeloranya Perang Salib yang dikumandangkan oleh kaum
Kristen Eropa telah menyulutkan semangat jihad umat Islam
sebagai bagian dari tugas suci. Meskipun pada masa Nabi
Muhammad, jihad sudah dianggap sebagai tugas suci, tetapi
ketika Perang Salib dimulai, umat Islam menjadikan momentum
tersebut untuk melakukan perlawanan dalam perang suci yang
lebih bergelora.

Karen Amstrong memberikan gambaran yang positif
terhadap kaum muslim mengenai perang suci yang amat berbeda
dari gambaran ideal Perang Salib. Perang suci kaum muslim pada

2 ihat Lewis, Bahasa ..., 102-3.
2Lihat Amstrong, Perang ..., 26-7.

14 Ulnmuna, Volume X Nomor 1 Januari-Juni 2006



Khamami Zada, Jibad: Memperebutkan Makna Perang Suci

dasarnya bersifat defensif, sedangkan tentara Salib sebagaimana
para pejuang suci Yahudi telah membuat inisiatif suci ketika
mereka menyerang musuh Tuhan dan umat pilihan-Nya. Di
masa sekarang ini, para pemimpin berargumentasi, seperti
Nurudin, bahwa bertempur melawan apa yang mereka pandang
sebagai agresi Barat menjadi kewajiban Islam. Metode yang
mereka pakai untuk memobilisasi rakyat nyaris identik dengan
metode yang digunakan oleh Nurudin. Ia memulai kampanye
propaganda, menugasi para sarjana untuk menulis buku-buku
untuk mengembangkan teologi jthad dan untuk menyebarkan
kabar kepada seluruh imam penting di kota-kota dunia Islam,
yang kemudian akan menyebarkannya ke para pengurus masjid,
dan murid tersebut akan menyebarkan ajaran itu kepada rakyat
di masjid-masjid selama khotbah Jum’at, yang bisa dibilang
sebagai “sabat’nya kaum muslim. Penting dicatat bahwa jihad
lebih bergantung pada akal dan intelek ketimbang pada emosi—
visioner yang telah mengilhami Perang Salib Pertama, yang
sering memandang Tuhan ikut campur tangan menyelamatkan
mereka dengan berbagai mukjizat. Kaum muslim tidak pernah
berharap Tuhan akan menunda berlakunya sebuah hukum alam
demi mereka, jika mereka melaksanakan seluruh daya upaya
manusiawi untuk menolong diri mereka sendiri.?*

Maka di zaman sekarang ini, jthad sebagai perang suci
memiliki momentum yang hampir sama dengan memori Perang
Salib. Kolonialisme dan imperialisme Barat yang berlangsung di
negeri-negeri muslim pascahancurnya kekuasaan Turki Utsmani
(1924 M) memberikan semangat untuk melakukan perlawanan
dalam naungan jihdd fi sabil al-Lah. Jihad menjadi penggerak umat
Islam untuk melawan musuh-musuh Islam (Barat).

Serangan 11 September 2001 dan peristiwa terorisme di
beberapa negara merupakan antiklimaks dari perjuangan Islam

atas nama jihdd fi sabil al-Lah. Al-Qaeda yang dituding Amerika

%41bid., 314.

Ulnmuna, Volume X Nomor 1 Januari-Juni 2006 15



Khamami Zada, Jibad: Memperebutkan Makna Perang Suci

sebagai organisasi teroris menjadikan jihad sebagai tugas suci
untuk melawan hegemoni AS di belahan negara muslim. Sikap
standar-ganda yang diperankan AS terhadap Palestina dan
kebijakan politik yang selalu mengintervensi negara-negara
muslim atas nama demokrasi (Afghanistan dan Irak) menjadi
penyulut emosional yang mudah dibungkus dengan simbol-
simbol agama. Lihat saja penyikapan umat Islam di negara-
negara muslim seperti Indonesia, Malaysia, Mesir, Libya, dll.,
terthadap penolakan pendudukan AS di Afghanistan dan Irak.

Melebihi negara-negara lain, Amerika Serikat diberi peran
sebagai musuh primer atau musuh sekunder para teroris.
Kemarahan ditujukan secara luas kepada para pemimpin politik
dan simbol-simbol kekuasaan pemerintah, tetapi lingkaran yang
lebih luas lagi meliputi para usahawan AS, kultur AS, dan sistem
AS—sebuah terma umum yang mencakup semua orang yang
bertanggung jawab—dan entitas yang turut menjalankan tugas-
tugas negara seperti kesatuan politik, ekonomi, dan sosial.?>

Pada akhir abad XXI dan abad XXI, kata jthad memperoleh
nilai yang penting. Kata ini digunakan oleh gerakan-gerakan
perlawanan, pembebasan, dan teroris ataupun untuk
melegitimasi tindakan dan memotivasi para pengikut mereka.
Mujahidin Afghan, Taliban, dan Aliansi Utara, mengobarkan
jihad di Afghanistan untuk melawan kekuatan-kekuatan asing
maupun kalangan mereka sendiri; muslim di Kashmir,
Chechnya, Dagestan, Filiphina Selatan, Bosnia, dan Kosovo
menjadikan perjuangan mereka sebagai jihad; Hizbullah, Hamas,
dan Jihad Islam Palestina menilai perang melawan Israel sebagai
sebuah jihad. Kelompok Islam bersenjata di Aljazair melakukan
jihad teror melawan pemerintah di sana, Osama bin Laden telah
mengobarkan jihad global melawan pemerintah muslim dan
Barat.2¢

BMark Juergensmeyer, Terorisme Para Pembela Agama, ter. Amin Rozany
Pane (Yogyakarta: Tarawang Press, 2003), 270.
20Hsposito, Unboly..., 33-4.

16 Ulnmuna, Volume X Nomor 1 Januari-Juni 2006



Khamami Zada, Jibad: Memperebutkan Makna Perang Suci

Sementara itu, terhadap kasus terorisme di Indonesia, banyak
kelompok umat Islam yang berpandangan bahwa jihad yang
dilakukan Amrozi dkk., dibenarkan oleh agama, karena keadaan
masyarakat muslim tidak berdaya melakukan perubahan menuju
cita-cita Islam yang kdiffah. Amrozi dkk., dianggap telah berjuang
demi Islam berdasarkan keyakinanya sendiri yang kuat. Namun
demikian, jihad dalam pengertian gi#a/ tidak bisa dilakukan secara
sporadis karena kekuatan umat Islam yang masih kalah jauh
dengan musuh-musuh Islam, sehingga merecka menggunakan
cara lain yang lebih efektif, yakni dengan melakukan aksi bom
bunuh diri.?” Aksi bom bunuh diri merupakan alat komunikasi
yang efektif melawan musuh-musuh Islam, seperti Amerika
Serikat dan Israel akibat ketidakberdayaan umat Islam melawan
hegemoni AS dan Israel. Itu sebabnya, aksi bom bunuh diri yang
dilakukan oleh umat Islam di negeri-negeri muslim dibungkus
dengan bahasa agama untuk mendapatkan justifikasinya. Aksi
bom bunuh diri dipandangnya sebagai salah satu bentuk
kesyahidan untuk menegakkan ajaran Islam.

Catatan Akhir

Pendefinisian jihad sebagai g¢izil, perang kepada musuh-
musuh Islam ini memberikan dorongan yang kuat untuk
melakukan kekerasan atas nama agama. Dengan kata lain, jika
ada suatu realitas yang menurut mereka umat Islam diserang,
dizhalimi, dan diperlakukan tidak adil (Ambon, Poso, Irak,
Afghanistan, dll.), maka yang mereka lakukan adalah
mempertahankan komunitas muslim dengan melakukan jihad.
Mereka memandang bahwa nonmuslim selalu memusuhi Islam
di daerah-daerah yang mayoritas bukan muslim. Persepsi tentang
nonmuslim yang selalu memusuhi umat Islam, memberikan

?’Lihat saja bom bunuh diri yang dilakukan para sukarelawan jihad
dalam tragedi 11 September 2001 di WTC dan Pentagon, Amerika Serikat,
bom bunuh diri di Irak dan Palestina, bom Bali, JW. Marriot, dan Kedutaan
Australia di Indonesia).

Ulnmuna, Volume X Nomor 1 Januari-Juni 2006 17



Khamami Zada, Jibad: Memperebutkan Makna Perang Suci

potensi yang besar bagi mereka untuk menuduh nonmuslim
sebagai musuh yang mengancam eksistensi umat Islam, sehingga
umat Islam harus siap-siap melakukan jihad kepada mereka.

Pandangan yang tidak tepat tentang jihad inilah yang
memberikan pengaruh yang besar bagi tumbuhnya radikalisme
Islam, yang pada gilirannya mendapatkan pengukuhannya ketika
terjadi konflik antarumat beragama, perlakuan yang tidak adil
terhadap negara-negara muslim, dan tidak adanya sarana yang
memungkinkan bagi perlawanan secara dialogis dan damai.
Dengan demikian, radikalisme yang mendapatkan justifikasi dari
agama melalui pemaknaan jihad tidak terjadi secara doktrinal
belaka, melainkan juga distimulus oleh faktor-faktor lain yang
complicated di luar doktrin.

Jihad sebagai instrumen teologis yang diharapkan dapat
menggerakkan pandangan dan aksi utuk melakukan perubahan
sosial dari bentuknya yang paling sederhana (mengelola jiwa),
digeser orientasinya pada instrumen politik yang menggerakkan
peperangan demi cita-cita ekspansi ke wilayah-wilayah lain.
Dalam perjalanan sejarah Islam, jihad telah dikaburkan dengan
pemaknaan politis untuk melawan musuh-musuh Islam. Bahkan,
dalam pemaknaan yang lain, seruan jihad sudah dieliminir
menjadi gerakan untuk melakukan penyeragaman pandangan
dan pemahaman agama. Kelompok-kelompok Islam garis keras
di Indonesia sudah menggunakan seruan jihad untuk
menyeragamkan pemahaman keagamaan, seperti apa yang
mereka anut. Tak pelak lagi, setiap pekikan “jihad” bisa berubah
menjadi kekerasan atas nama agama.

Inilah yang menjadi problem di kalangan muslim bahwa
jihad sebagai seruan yang berdimensi teologis berubah menjadi
seruan politis yang sesungguhnya adalah bagian dari cita-cita
setiap penguasa untuk melakukan perluasan wilayah atau suatu
kelompok untuk memaksakan pandangan dan pemahaman
keagamaannya. Karena itulah, jthad harus dikembalikan ke
makna substansialnya sebagai cita-cita perubahan sosial di

18 Ulnmuna, Volume X Nomor 1 Januari-Juni 2006



Khamami Zada, Jibad: Memperebutkan Makna Perang Suci

masyarakat yang dimulai dari pengelolaan sifat dan individu yang
pada gilirannya akan menciptakan suatu tatanan masyarakat yang
memiliki moral-etik teologis untuk mewujudkan cita-cita Islam;

baldah thayyibah wa rabb ghafiir.®

Daftar Pustaka

Abdul Aziz Sachedina, Beda tapi Setara: Pandangan Islam tentang
Non-Muslim (Jakarta: Serambi, 2004).

Abt al-Hasan ‘Ali bin Muhammad bin Habib al-Bashri al-
Baghdadi al-Mawardi, a/-Abkdm al-Shulthaniyah wa al- Wildyat
al-Diniyah (ttp: Dar Ibn Khaldun, tt.).

Abt Yahya Zakaria al-Anshari, Fath al-Wabbhab bi Syarh Manhaj al-
Thullib (Semarang: Toha Putra, tt.).

Bernard Lewis, Babasa Politik Islam, ter. Ihsan Ali Fauzi (Jakarta:
Gramedia Pustaka Utama, 1994).

Chaiwat Satha-Anand, “Bulan Tsabit Anti Kekerasan: Delapan
Tesis  Aksi  Anti-kekerasan ~ Umat  Islam”,  dalam
Abdurrahman Wahid, dkk., Iskam Tanpa Kekerasan, ter. M.
Taufik Rahman, (Yogyakarta: LKiS, 1998).

Hamid Enayat, Modern Isiamic Political Thought (Austin: University
of Texas, 1982).

Ibn Taimiyah, al-Siyasit al-Syariyyab fi Ishlih al- Ra7 wa al-Ra Gyyab
(Kairo: Dar al- Kitab al-‘Arabi, 1951).

James Turner Johnson, Perang Suci atas Nama Agama (Bandung:
Pustaka Hidayah, 2002).

John L. Esposito, Unholy War, ter. Arif Maftuhin (Yogyakarta:
LKIS, 2002).

Karen Amstrong, Perang Suci dari Perang Salib hingga Perang Teluk,
ter. Hikmat Dharmawan (Jakarta: Serambi, 2003).

Khamami Zada dan Arif Arofah, Is/am Radikal: Pergulatan Ormas
Islam Garis Keras di Indonesia (Jakarta: Teraju, 2002).

, Diskursus Politik Islam (Jakarta: 1SIP, 2003).

Ulnmuna, Volume X Nomor 1 Januari-Juni 2006 19



Khamami Zada, Jibad: Memperebutkan Makna Perang Suci

Mark Juergensmeyer, Terorisme Para Pembela Agama, ter. Amin
Rozany Pane (Yogyakarta: Tarawang Press, 2003).

Muhammad Sa’id al-Asymawi, [ibad Melawan Islam Ekstrem, ter.
Heri Haryanto Azumi (Jakarta: Desantara, 2002).

Muhammad Sa’id Ramadlan al-Bathi, Figh al-Sirah (Beirut: Dar
al-Fikr, 1979).

20 Ulnmuna, Volume X Nomor 1 Januari-Juni 2006



