
Ulumuna, Volume X Nomor 1 Januari-Juni 2006 1 

JIHAD: 
MEMPEREBUTKAN MAKNA PERANG SUCI 

Khamami Zada* 
__________________________________________________ 

Abstract 

Jihad is nowadays often misunderstood and misused, especially by 
militant Moslems translating it as a fight against unbelievers in order to 
destroy them and/or to convert them to Islam. Such a view has reduced the 
real meaning of jihad. In the time of Muhammad, jihad was not necessarily 
acted as a fight against the “enemy” of God or the holy war as it is being 
widely understood today. It was applied as a hard effort to establish Islamic 
values in society. 

This article is all about the reduction and misunderstanding of jihad 
among moslems and nonmoslems. It delivers a historical analysis of view 
shifting on jihad, from its,wider meaning to its specific one that is using 
forces and practicing violance. It also launches some cases of misuse of jihad 
in society from its precedent to modern era. This article suggests a way back 
to the meaning of jihad as it was. 

Keywords: Jihad, Kesalahpahaman, Perang Suci, Pergeseran Makna, 
Analisis Sejarah. 

______________ 

ISLAM lahir sebagai bagian dari upaya untuk memperbaiki moral 
masyarakat Jahiliyah yang sudah rusak sedemikian parah. 
Tantangan yang dihadapi Muhammad saw. sebagai pembawa 
risalah ketuhanan (Islam) adalah meruntuhkan kerusakan moral 
masyarakat Jahiliyah yang sudah menjadi tradisi turun-temurun. 

                                                 
*Penulis adalah dosen pada Fakultas Syari‟ah dan Hukum UIN Syarif 

Hidayatullah, Jln. Ir. H. Juanda 95 Ciputat Tangerang 15412. e-mail: 
khamamizada@hotmail.com. 

mailto:khamamizada@hotmail.com


Khamami Zada, Jihad: Memperebutkan Makna Perang Suci 
___________________________________________________________ 

2  Ulumuna, Volume X Nomor 1 Januari-Juni 2006  

Kondisi sosial, ekonomi, dan kekuasaan di Arab ketika itu 
mencerminkan suatu kondisi yang sulit diubah. Maka jalan yang 
dilakukan Muhammad saw. adalah bukan melakukan revolusi 
cepat, tetapi melalui proses yang panjang; mengajak, 
mempengaruhi, dan mengubah tatanan moral masyarakat. 
Dakwah Nabi saw. di Mekah lantas dilakukan secara evolutif 
dengan secara perlahan mengajak masyarakat Arab ke dakwah 
Islam. Semuanya itu dilakukan oleh Muhammad saw. karena 
posisi umat Islam yang tidak kuat untuk melakukan revolusi atau 
perubahan-perubahan yang radikal dan fundamental. Pemurnian 
akidah dan moral masyarakat Arab menjadi prioritas dakwah 
Nabi Muhammad dengan terus-menerus memperbanyak 
pengikut untuk membangun kekuatan. 

Barulah setelah umat Islam solid dan kuat di Madinah, 
Muhammad saw. beserta para sahabatnya membangun 
komunitas yang dijadikan sebagai basis sosial dan politik 
melakukan dakwah Islam. Tatanan masyarakat yang pluralistik 
dicerminkan dalam kemajemukan agama dan etnik (Islam, 
Yahudi, kaum musyrik, suku Aus, Khazraj, Qainuqa, Nadzir, 
dan Quraizhah) seperti yang termuat dalam Piagam Madinah.1 
Problem-problem yang dihadapi Muhammad dalam menata 
masyarakat pluralistik terjadi seiring dengan peta politik yang 
terjadi antara muslim di Madinah, masyarakat Jahiliyah di 
Mekah, hingga kelompok nonmuslim yang menjadi bagian dari 

                                                 
1Perjanjian Madinah adalah perjanjian antara Nabi Muhammad saw. 

dengan penduduk Madinah yang mengatur interaksi sosial masyarakat 
antarsuku dan agama di Madinah yang berisi 47 pasal yang disepakati 
penduduk Madinah. Madinah yang dibangun Rasulullah saw. adalah 
komunitas plural, yang di dalamnya terdapat kaum muslimin dari golongan 
Muhâjirîn dan Anshâr, kaum musyrikin (pagan), dan kaum Yahudi, baik 
keturunan Yahudi pendatang dan keturunan Arab yang masuk agama 
Yahudi atau kawin dengan orang-orang Yahudi pendatang. Tiga kelompok 
besar keturunan Yahudi pendatang adalah Bani Nazhir, Bani Qaynuqa, dan 
Bani Quraizhah. Lihat Khamami Zada dan Arif Arofah, Diskursus Politik 
Islam (Jakarta: lSIP, 2003), 60-1.  



Khamami Zada, Jihad: Memperebutkan Makna Perang Suci 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume X Nomor 1 Januari-Juni 2006 3 

Piagam Madinah. Tak pelak lagi, hubungan awal yang dibangun 
secara harmonis tidak mampu lagi menjaga keutuhan sosial. Satu 
persatu kelompok Yahudi keluar dari perjanjian Madinah dengan 
melakukan pengkhianatan-pengkhianatan. 

Seperti dilukiskan oleh Karen Amstrong, Nabi Muhammad 
harus berjuang melawan permusuhan masyarakat Arab 
nonmuslim di Madinah yang sebelumnya berharap mendapat 
kekuasaan. Muhammad pun harus berjuang dari kaum Yahudi 
yang juga melawan kekuasaan Muhammad. Di samping semua 
kesulitan yang tak terhindarkan untuk menyiapkan tata sosial 
baru yang utuh di Madinah, kaum muslim juga harus waspada 
pada kemungkinan penyerangan orang Mekah yang memandang 
Madinah sebagai musuh karena masyarakat di sana menerima 
kaum muslim.2 

Hubungan antaragama yang sudah tidak harmonis akibat 
penghianatan Yahudi diperparah lagi dengan kekuatan 
masyarakat Arab Jahiliyah di Mekah yang terus-menerus 
melakukan permusuhan. Kondisi ini menjadi pemicu 
permusuhan awal Islam terhadap kelompok-kelompok 
nonmuslim. Permusuhan inilah yang kemudian melahirkan 
konsep perang (jihad) dalam Islam.  

Reduksi Makna Jihad 

Jihad sering dipahami salah oleh kalangan muslim dan 
nonmuslim. Kalangan muslim seringkali memahami jihad secara 
sempit sebagai perang melawan musuh-musuh Islam. Di banyak 
kelompok Islam yang sering disebut Islam radikal di Indonesia, 
semisal Hizbut Tahrir Indonesia (HTI), Majelis Mujahidin 
Indonesia (MMI), Front Pembela Islam (FPI), Lasykar Jihad, 
dll.,3 jihad sering dipahami secara sempit dengan makna perang.4 

                                                 
2Karen Amstrong, Perang Suci dari Perang Salib hingga Perang Teluk ter. 

Hikmat Dharmawan (Jakarta: Serambi, 2003), 72.  
3 Pada dasarnya, belum ada kesepakatan di antara pengamat Islam 

tentang istilah yang tepat untuk menggambarkan garakan radikal. Istilah 



Khamami Zada, Jihad: Memperebutkan Makna Perang Suci 
___________________________________________________________ 

4  Ulumuna, Volume X Nomor 1 Januari-Juni 2006  

Makna sempit jihad dengan perang kemudian disebarkan ke 
masyarakat muslim sehingga pemahaman masyarakat tentang 
jihad juga bermakna perang. 5  Hampir di banyak komunitas 
muslim, jihad hanya dimaknai perang, padahal para ulama 
dahulu memberikan banyak alternatif makna. Dalam halaqah, 
ceramah agama, dan pengajian-pengajian memperingati hari-hari 
besar agama (Maulid Nabi, Isra Mikraj, dll.) di pedesaan, para 
ulama memberikan makna jihad secara luas. Tidak hanya jihad 
yang menjadi makna perang. Mengaji dan meninggal akibat 
melahirkan juga masuk dalam kategori jihâd fî sabîlillah. 

                                                 
yang paling umum adalah fundamentalisme, guna menunjukkan sikap 
kalangan muslim yang menolak tatanan sosial yang ada dan berusaha 
menerapkan suatu model tatanan tersendiri yang berbasiskan nilai-nilai 
keagamaan. Namun demikian, karakter yang biasanya dialamatkan kepada 
kelompok Islam radikal, seperti FPI, Majelis Mujahidin Indonesia, Laskar 
Jihad Ahlussunnah Waljamaah, Hizbut Tahrir Indonesia didasarkan pada 
empat hal. Pertama, mereka memperjuangkan Islam secara kaffâh (totalistik); 
syariat Islam sebagai hukum negara, Islam sebagai dasar negara, sekaligus 
Islam sebagai sistem politik sehingga bukan demokrasi yang menjadi sistem 
politik nasional. Kedua, mereka mendasarkan praktik keagamaannya pada 
orientasi masa lalu. Ketiga, mereka sangat memusuhi Barat dengan segala 
produk peradabannya, seperti sekularisasi dan modernisasi. Keempat, 
perlawanannya dengan gerakan liberalisme Islam yang tengah berkembang 
di kalangan muslim Indonesia. Lihat Khamami Zada, Islam Radikal: 
Pergulatan Ormas Islam Garis Keras di Indonesia (Jakarta: Teraju, 2002), 13-7. 

4Pengalaman saya mewawancarai hampir seluruh pimpinan FPI, MMI, 
dan HTI selalu menafsirkan bahwa jihad adalah perang (qitâl). Pengertian 
yang sempit ini bagi mereka adalah yang utama, sedangkan makna yang lain 
tidak menjadi penegasan yang utama. 

5Bahkan, Ibn Taimiyah pernah membuat satu bab khusus yang berjudul 
“Jihad melawan orang kafir adalah perang sampai kemenangan yang 
menentukan”. Pendirian ini didasarkan pada argumen, bahwa setiap orang 
yang telah sampai kepadanya dakwah Rasulullah saw. kemudian tidak 
menyambut dakwah tersebut, maka dia harus diperangi, “sampai tidak ada 
fitnah dan agama semuanya miliki Allah” (Qs. al-Anfâl (8): 39). Lihat Ibn 
Taimiyah, al-Siyâsât al-Syar‟iyyah fî Ishlâh al- Râ‟îwa al-Râ‟iyyah (Kairo: Dâr al- 
Kitâb al-„Arabî, 1951).  



Khamami Zada, Jihad: Memperebutkan Makna Perang Suci 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume X Nomor 1 Januari-Juni 2006 5 

Tapi setelah ketidakberdayaan umat Islam terhadap 
hegemoni Barat (yang diasosiasikan dengan Yahudi atau Kristen) 
melalui globalisasi dan perlakuan tidak adil terhadap dunia Islam 
(perang Palestina-Israel 1967-sekarang, perang Irak 1991 dan 
2003, dan perang Afghanistan 2001) jihad digeser maknanya 
hanya dalam bentuk satu wajah. Konsolidasi umat Islam untuk 
melawan Barat dilakukan dengan mengobarkan jihad sebagai 
simbol militansi melawan Barat. Akibatnya, Islam makin 
dituding sebagai agama pedang, galak, dan bahkan agama kaum 
teroris. 

Bagi kalangan nonmuslim, jihad sering dikonotasikan dengan 
tindakan mati-matian dari orang irasional dan fanatik yang ingin 
memaksakan pandangan mereka kepada orang lain.6 Itulah yang 
pernah terjadi dalam sejarah Islam klasik ketika kaum Khawarij 
menggunakan jihad untuk memaksakan pendapat mereka kepada 
komunitas muslim yang lain atas nama idealisme transenden dan 
ekstrem. Mereka bersikukuh, karena Nabi Muhammad 
menghabiskan hidupnya dalam peperangan, maka orang-orang 
yang beriman harus mengikuti teladannya sehingga negara Islam 
harus mengatur urusan perang, dan orang bid‟ah dipaksa untuk 
menganut keyakinan seperti itu atau terkena tajamnya pedang.7 
Kaum Khawarij percaya bahwa mandat al-Qur‟an untuk “amar 
ma‟ruf nahi munkar” harus diterapkan secara harfiah, ketat, 
tanpa syarat atau pengecualian. Dunia mereka terbagi tegas 
antara iman dan kafir, muslim (pengikut Tuhan) dan nonmuslim 
(musuh Tuhan), damai dan perang. Setiap tindakan yang tidak 
sesuai persis dengan kata-kata hukum merupakan suatu dosa 
besar. Para pendosa dihukumi kafir dan dikeluarkan dari 
komunitas beriman (takfir). Para pelaku dosa besar tidak cuma 

                                                 
6Chaiwat Satha-Anand, “Bulan Tsabit Anti Kekerasan: Delapan Tesis 

Aksi Anti-kekerasan Umat Islam”, dalam Abdurrahman Wahid, dkk., Islam 
Tanpa Kekerasan, ter. M. Taufik Rahman (Yogyakarta: LKiS, 1998), 10. 

7Hamid Enayat, Modern Islamic Political Thought (Austin: University of 
Texas, 1982), 2. 



Khamami Zada, Jihad: Memperebutkan Makna Perang Suci 
___________________________________________________________ 

6  Ulumuna, Volume X Nomor 1 Januari-Juni 2006  

dipandang sebagai pelanggar hukum agama tetapi sebagai orang 
murtad, bersalah karena penghianatan dan pantas dihukum mati 
kecuali jika mereka bertaubat. 8  Benih-benih radikalisme kaum 
Khawârij inilah yang pada gilirannya di zaman modern ini 
melahirkan banyak aksi kekerasan dan terorisme atas nama jihad, 
maka celakalah Islam dipandang oleh Barat sebagai agama kaum 
teroris. 

Tudingan Islam sebagai agama teroris ini diperparah lagi 
dengan maraknya aksi bom bunuh diri yang dilakukan oleh 
sejumlah orang yang mengatasnamakan jihad. Berbagai aksi bom 
bunuh diri sejak bom Bali I, bom Marriot, bom Kedutaan 
Australia, dan bom Bali II sepertinya meyakinkan tudingan 
miring terhadap Islam sebagai agama teror. Ironisnya, aksi bom 
bunuh diri dipahami oleh pelakunya sebagai jihâd fî sabîl al-Lâh 
yang imbalannya adalah mati syahid. Pada gilirannya, 
pemahaman sempit yang dimiliki oleh sejumlah kelompok Islam 
itu kemudian dipersepsikan oleh kalangan nonmuslim sebagai 
bentuk kekerasan. Dengan doktrin jihad, Islam dianggap sebagai 
agama yang keras dan galak; tidak ada toleransi apalagi 
kedamaian. Banyak kalangan nonmuslim yang tidak memahami 
bahwa makna jihad bukan sekadar perang, seperti yang selalu 
digembar-gemborkan di dalam aksi sweeping, demonstrasi, dan 
kerusuhan antaragama. 

Para orientalis sering memandang bahwa Islam dipandang 
sebagai sebuah agama yang militan, malah agama yang 
militeristik, sementara para pemeluknya dipandang sebagai 
serdadu-serdadu yang fanatik, yang menyebarkan agama serta 
hukum-hukumnya dengan kekuatan senjata. 9  Pandangan para 
orientalis yang cenderung melakukan generalisasi tentu saja 
membuat posisi Islam menjadi semakin tersudutkan. 

                                                 
8John L. Esposito, Unholy War, ter. Arif Maftuhin (Yogyakarta: LKiS, 

2002), 52.  
9 Bernard Lewis, Bahasa Politik Islam, ter. Ihsan Ali Fauzi (Jakarta: 

Gramedia Pustaka Utama, 1994), 102. 



Khamami Zada, Jihad: Memperebutkan Makna Perang Suci 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume X Nomor 1 Januari-Juni 2006 7 

Tak heran jika Muhammad Sa‟îd al-Asymawî sampai 
mengatakan bahwa, jihad adalah kata yang paling sensitif dalam 
kosa kata Islam. Jihad selalu digunakan, didengar, dan dipahami 
dengan cara yang emosional, baik positif maupun negatif. Bagi 
nonmuslim, jihad adalah perang suci melawan mereka, dengan 
pedang terhunus yang tidak mudah disarungkan lagi. Bagi 
banyak muslim, jihad adalah kewajiban agama untuk 
membimbing orang-orang nonmuslim menuju iman yang benar 
dan sejati. Kaum militan meyakini jihad sebagai perintah Tuhan 
untuk memaksakan Islam dan iman yang paling benar kepada 
nonmuslim. Hanya sebagaian kecil kaum muslim yang 
memahami jihad dalam pengertian moral dan spiritual.10 

Secara generik, jihad adalah bentuk masdar dari kata jahada 
yang artinya adalah berusaha sungguh-sungguh. Muhammad 
Sa‟îd Ramadhân al-Buthî mendefinisikan jihad dengan “usaha 
sungguh-sungguh untuk menegakkan agama Allah dan 
mendirikan masyarakat yang Islami.11 Jihad berikut derivasinya 
dengan makna ini disebutkan tiga puluh enam kali dalam al-
Qur‟an. Makna dasar yang tercermin dalam kata jihad ini 
mengandung pengertian yang luas, sehingga menimbulkan 
perdebatan tentang apa makna dari jihad yang sebenarnya. 
Makna yang biasanya dipahami umat Islam terhadap kata jihad 
ini adalah “perang melawan musuh-musuh Islam”. Jadi jihad 
sering dipahami sebagai “perang”. Dengan kata lain, jihad sering 
dimaknai secara reduktif sebagai perang (qitâl) kepada orang-
orang kafir untuk menegakkan agama Allah.  

Tampaknya jihad disamakan dengan qitâl atau harb yang 
dalam bahasa Arab memiliki makna dasar “perang”. Argumen 
yang dimunculkan biasanya dirujuk pada ayat-ayat al-Qur‟an 
tentang perang (qitâl) semisal, “Hai orang-orang yang beriman, 

                                                 
10Muhammad Sa‟îd al-Asymawî, Jihad Melawan Islam Ekstrem, ter. Heri 

Haryanto Azumi (Jakarta: Desantara, 2002), 181. 
11Muhammad Sa‟îd Ramadlân al-Bûthî, Fiqh al-Sîrah (Beirut: Dâr al-Fikr, 

1979), 170. 



Khamami Zada, Jihad: Memperebutkan Makna Perang Suci 
___________________________________________________________ 

8  Ulumuna, Volume X Nomor 1 Januari-Juni 2006  

perangilah (qâtil) orang-orang kafir di sekelilingmu, dan hendaklah 
mereka merasakan kekerasanmu (dan permusuhan terhadap mereka), dan 
ketahuilah bahwa Allah sesungguhnya bersama orang-orang yang 
bertakwa (dan beramal kebaikan)” (Qs. al-Tawbah [9]: 24). Begitu 
pula pada ayat lain, “Perangilah orang-orang yang tidak percaya kepada 
Tuhan dan tidak pula kepada hari kemudian dan mereka tidak 
mengharamkan apa yang Tuhan dan rasul-Nya haramkan Orang-orang 
semacam itu tidak menganut agama yang benar, yaitu orang-orang yang 
diberikan kitab kepada mereka sampai mereka membayar jizyah dengan 
keadaan tunduk” (Qs. al-Tawbah [9]: 29).  

Padahal makna jihad lebih luas dari qitâl dan harb; jihad 
menunjuk pada makna yang umum, sementara qitâl dan harb 
lebih menunjuk makna yang khusus (perang). Apalagi, para 
fukaha kemudian membuat pemetaan wilayah dengan dâr al-Islâm 
dan dâr al-harb 12 , yang memberikan penegasan pada wilayah 
muslim dan wilayah nonmuslim atau wilayah damai dan wilayah 
perang. Pembagian dua wilayah ini kemudian semakin 
mempersepsikan jihad dalam pengertian perang fisik. Istilah lain 
yang tidak boleh dilupakan selain istilah jihâd, qitâl, dan harb 
adalah istilah fidâ‟i yang awalnya digunakan pada Abad 
Pertengahan. Istilah yang secara harfiah diartikan “seseorang 
yang mau mengorbankan dirinya sendiri demi orang lain” ini 
semula diadopsi di Iran dan Syria oleh utusan-utusan pemimpin 
Ismâ„îlî yang dikenal sebagai orang tua dari gunung. Misi mereka 
adalah membaktikan diri demi kepentingan pemimpin mereka 

                                                 
12 Pembagian dunia menjadi dâr al-Islâm dan dâr al-Harb bermanfaat 

untuk dua tujuan umum: untuk mendefinisikan hubungan antara tatanan 
agama-politik muslim dan entitas politik nonmuslim dan untuk 
mendefinisikan hubungan antara tatanan agama politik muslim dan 
kelompok keagamaan nonmuslim di dalamnya. Asumsi kuat yang terlihat 
dalam pembagian dunia menjadi dua wilayah adalah kekhasan wilayah Islam: 
dâr al-Islâm adalah wilayah damai, sementara wilayah dunia lainnya terus-
menerus dicabik-cabik konflik. Lihat James Turner Johnson, Perang Suci atas 
Nama Agama (Bandung: Pustaka Hidayah, 2002), 111. 



Khamami Zada, Jihad: Memperebutkan Makna Perang Suci 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume X Nomor 1 Januari-Juni 2006 9 

dan menakut-nakuti musuh-musuhnya dengan pembunuhan 
dramatis terhadap beberapa figur terkemuka.13 

Penggunaan istilah-istilah yang bisa dipersamakan dengan 
kata jihad dalam Islam sesungguhnya mencerminkan betapa 
perang menjadi kecenderungan yang eksistensial dalam Islam. 
Namun demikian, Abdul Aziz Sachedina memberikan penjelasan 
bahwa jihad dalam makna etisnya adalah bagian dari perjuangan 
manusia untuk menegakkan tatanan moral di muka bumi. 14 
Karena itulah, Muhammad saw. segera mengingatkan kepada 
sahabatnya setelah perang Badar, bahwa jihad bukan sekadar 
perang melawan musuh-musuh Islam. Ketika itu Nabi bersabda: 
“Kita baru kembali dari jihad kecil (al-jihâd al-asghar) menuju 
jihad besar (al-jihâd al-akbar)”. Ketika ditanya “Apakah jihad 
besar itu?”, Nabi menjawab: “Jihad besar adalah melawan hawa 
nafsu (jihâd al-nafs)”. (HR. al-Daylami dari Abu Dzar). Dalam 
makna jihad akbar inilah, semua orientasi pengorbanan untuk 
jalan Allah dimasukkan dalam kategori jihad. Semua umat Islam 
yang sudah berkorban untuk jalan Allah adalah para mujahid, 
seperti belajar dan musafir untuk menemukan kebenaran jalan 
Allah swt. 

Pergeseran Orientasi: dari Spiritual ke Politik 

Islam mengizinkan penggunaan kekerasan dalam kondisi-
kondisi tertentu sesuai dengan kebudayaan suku Arab pra Islam 
yang telah melembagakan militer untuk membela keamanan 
suku. Dalam memperkenalkan perintah yang mengabsahkan 
penggunaan kekerasan terbatas melalui sarana jihad, Islam 
merespons kondisi-kondisi politik dan religius moral yang ada di 
Arab abad VII. Keamanan suatu suku bergantung pada 
sejauhmana mereka mampu melindungi semua klan mereka dan 

                                                 
13Lewis, Bahasa ..., 107.  
14Abdul Aziz Sachedina, Beda tapi Setara: Pandangan Islam tentang Non-

Muslim, (Jakarta: Serambi, 2004), 197. 



Khamami Zada, Jihad: Memperebutkan Makna Perang Suci 
___________________________________________________________ 

10  Ulumuna, Volume X Nomor 1 Januari-Juni 2006  

mampu membalas semua hinaan, luka, dan kematian melalui 
kekuatan militer mereka.15 

Pada awal fase Mekah (610-622 M), kata jihad digunakan 
dalam pengertian etis, moral, dan spiritual. Pada mulanya jihad 
berarti menjaga iman dan kehormatan seseorang di tengah-
tengah situasi yang gawat. Pada periode Mekah, Nabi 
diperintahkan Tuhan agar bersikap sabar terhadap orang-orang 
Mekah yang berbuat aniaya terhadapnya (Qs. al-Ghâsiyah [88]: 
22; Qs. al-„Ankabût [29]: 18; Qs. al-„Ashr [103]: 3). 16 
Kecenderungan etis, moral, dan spiritual jihad pada periode ini 
menunjukkan bahwa strategi Nabi di Mekah adalah membawa 
pesan-pesan yang mudah diterima oleh masyarakat Arab 
sekaligus sadar terhadap kekuatan umatnya yang belum mampu 
melakukan jihad dalam pengertian perang fisik. 

Barulah pada periode Madinah (622-632 M), jihad memiliki 
makna perang fisik (Qs. al-„Ankabût [29]: 8 dan 69; Qs. al-
Furqân [25]: 52). Hal ini diakibatkan oleh perlakuan orang-orang 
Mekah yang terus-menerus memusuhi Nabi yang membuat Nabi 
beserta sahabatnya terpaksa hijrah ke Madinah untuk 
membangun komunitas baru. Setelah Madinah menjadi 
komunitas yang kuat, makna spiritual jihad (bersungguh-
sungguh dan berjuang) berubah menjadi “berjuang melawan 
agresi orang-orang Mekah”, yakni dalam arti perang fisik (Qs. al-
Hajj [22]: 29; Qs. al-Baqarah [2]: 190). Perang pertama antara 
kaum muslim dengan orang-orang Mekah, yaitu perang Badar 
(624 M) yang dimenangkan oleh kaum muslim. Namum 
perspektif Nabi terhadap perang Badar ini adalah sebagai jihad 

                                                 
15Ibid. 
16al-Asymawî, Jihad..., 182-5. Bandingkan dengan penjelasan Muhammad 

Sa‟îd Ramâdlân al- Bûthî yang sama-sama membagi dua fase: Mekah dan 
Madinah, tetapi perspektif yang dipakai lebih mengarah pada pandangan 
yang sempit tentang jihad sebagai sikap penaklukan muslim terhadap 
nonmuslim, kecuali mereka yang mau tunduk dalam kekuasaan Islam 
dengan membayar jizyah. Lihat al-Bûthî, Fiqh..., 170.  



Khamami Zada, Jihad: Memperebutkan Makna Perang Suci 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume X Nomor 1 Januari-Juni 2006 11 

kecil. Jihad yang lebih besar adalah perang melawan hawa 
nafsu.17  

Setelah itu, jihad dalam pengertian fisik terjadi ketika kaum 
Yahudi berkhianat kepada Nabi saw. Tepatnya pada tahun 626 
M, satu kelompok dari komunitas Yahudi, yaitu suku Quraizhah 
di Madinah mengkhianati Piagam Madinah. Pada saat itu, kaum 
muslim hampir saja dikalahkan oleh orang-orang Mekah akibat 
kaum Yahudi yang tergabung dalam komunitas Madinah 
membelot. Dalam kasus pengkhianatan kaum Yahudi di 
Madinah, jihad dalam pengertian perang fisik lebih banyak 
dipahami sebagai bagian dari kebijakan politik untuk melakukan 
konsolidasi komunitas yang baru dibentuk. Dalam bahasa 
politik, apa yang dilakukan kaum Yahudi adalah bagian dari 
upaya penghancuran komunitas Madinah yang beresiko pada 
eksistensi politik Madinah. Penghianatan adalah bagian dari 
bentuk penghancuran tatanan sosial yang baru dibangun Nabi di 
Madinah sehingga membahayakan komunitas Madinah. 

Pada awalnya, jihad dalam arti perang lebih banyak dimaknai 
sebagai penegasan terhadap kesewenang-wenangan kepada umat 
Islam. Dengan kata lain, sasaran kekerasan adalah kaum kafir 
yang menunjukkan permusuhan terhadap Islam melalui fitnah 
yang menjadi targetnya. Artinya, bukan sikap negatif terhadap 
agama perse yang mensahkan penggunaan kekerasan; 
permusuhan secara umum yang ditimbulkan sikap negatif itulah 
yang menjadikannya sebagai pelanggaran moral sehingga 
memerlukan adanya respons fisik. Maka, penggunaan kekerasan 
bersifat defensif dan terbatas pada pelanggaran dalam hubungan 
antarmanusia.18 

Seiring dengan berubahnya komunitas muslim menjadi 
komunitas politik yang kuat, penafsiran terhadap doktrin jihad 
berubah tajam, dari strategi defensif ke ofensif. Dengan 

                                                 
17 Lihat al-Asymâwî, Jihad ..., 182-5. 
18Sachedina, Beda ..., 200-1.  



Khamami Zada, Jihad: Memperebutkan Makna Perang Suci 
___________________________________________________________ 

12  Ulumuna, Volume X Nomor 1 Januari-Juni 2006  

munculnya istilah dâr al-Islâm dan dâr al-harb dalam wacana 
politik Islam, maka jihad dimaknai secara lebih ofensif demi 
melanggengkan kekuasaan dan melancarkan ekspansi ke wilayah 
lain. 

Kaum fuqahâ‟19 mengabsahkan jihad untuk menyeru orang 
kepada Islam sehingga melekatkan pada kata jihad itu bentuk 
perang suci yang bertujuan menarik orang masuk Islam. Selain 
seruan untuk konversi, keuntungan politik yang nyata membuat 
para fuqahâ‟ bersikap pragmatis dan realistis dalam merumuskan 
justifikasi dilakukannya jihad. Kewajiban ini ditekankan jika 
penguasa de facto bersedia. Dalam proses pemberian legitimasi 
religius kepada ekspansionisme teritorial penguasa 
muslim, 20 kaum fuqahâ‟ mengabaikan ayat-ayat al-Qur‟an yang 
memberikan justifikasi moral terhadap jihad defensif (yaitu, 
perangilah hingga tidak ada fitnah). Akibatnya, rasionalisasi 
mereka terhadap jihad sebagai sarana untuk mengkonversikan 
seluruh dunia menjadi wilayah Islam telah mengaburkan konsep 
pluralistik al-Qur‟an.21 

Karena itulah, jihad semestinya dimaknai dalam dua bentuk 
pemahaman, yaitu jihad dalam pengertian spiritual; berjuang 
sungguh-sungguh dalam segala hal yang mengundang kepada 
kebajikan dan jihad dalam pengertian politik, yakni membangun 

                                                 
19Orientasi fuqahâ’ lebih banyak memahami jihad dalam pengertian 

perang, sehingga pembahasan tentang jihad lebih banyak diungkap dalam 
dataran praktis tentang hukum menegakkan jihad, siapa yang dikenakan 
kewajiban berjihad, dan aturan-aturan formal lainnya. Lihat Abû Yahyâ 
Zakaria al- Anshârî, Fath al-Wahhâb bi Syarh Manhâj al-Thullâb, (Semarang: 
Toha Putra, tt.), 170-1. Lihat pula pembahasan Abû al-Hasan „Alî bin 
Muhammad bin Habîb al-Bashrî al-Baghdâdî al- Mawardî dalam al-Ahkâm 
al-Shulthâniyyah wa al-Wilâyât al-Dîniyyah (ttp: Dâr Ibn Khaldûn, tt.), 39-68. 

20 Penguasa muslim yang cenderung melakukan ekspansi ke daerah-
daerah lain. Dalam catatan sejarah, Daulah Bani Umayah dan Abbasiyah 
melakukan kegiatan perluasan wilayah dalam bentuk perang. Perang 
ekspansi inilah yang kemudian dijustifikasi sebagai jihâd fî sabîl al-Lâh. 

21Sachedina, Beda ..., 203-4.  



Khamami Zada, Jihad: Memperebutkan Makna Perang Suci 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume X Nomor 1 Januari-Juni 2006 13 

konsolidasi politik untuk melawan musuh-musuh politik yang 
mengancam eksistensi komunitas muslim. Kedua perspektif ini 
sejatinya telah memberikan cermin kepada kalangan muslim dan 
nonmuslim bahwa Islam bukan agama pedang, yang selalu 
berbuat kekerasan di muka bumi. Jihad yang pernah terjadi 
dalam sejarah Islam lebih banyak bermotif politik ketimbang 
agama; eksistensi komunitas lah yang menjadi pertimbangan 
sosiologis-politis dalam melakukan jihad, bukan karena 
paradigma teologis untuk melakukan ekspansi atau 
mengislamkan nonmuslim. 

Jihad Menjadi Perang Suci 

Dalam pengalaman kesejarahan Islam, jihad menjadi perang 
suci untuk melawan musuh-musuh Islam. Jihad kemudian  
menjadi sesuatu yang sakral yang balasannya adalah kesyahidan 
dan jaminan masuk surga di akhirat. Sepertinya ada hubungan 
yang dekat antara jihad dan kesucian. Di dalam Islam, kata suci 
biasanya merujuk pada muqaddas (yang disucikan) atau maqdis 
(Bayt al-Maqdis). Meskipun demikian, kata tersebut relatif jarang 
ditemukan dalam penggunaan bahasa Arab klasik. Malah kata 
tersebut lebih sering digunakan dalam konteks-konteks yang 
konotasinya adalah Yahudi dan Kristen. Dalam al-Qur‟an, kata 
tersebut digunakan dalam konteks tanah suci di mana Nabi 
Musa berdiri di depan semak-semak yang terbakar (Qs. Thâhâ 
[20]: 12; Qs. al-Nabâ‟ [79]: 16), dalam konteks tanah suci yang 
dijanjikan Tuhan kepada anak-anak Israel (Qs. al-Mâ‟idah [5]: 
23), dan—paling sering dari akar yang sama—dalam konteks roh 
suci (rûh al-Quds) dalam versi pewahyuan kaum muslim (Qs. al-
Baqarah [2]: 87 dan 253; Qs. al-Mâ‟idah [5]: 113; Qs. al-Nahl 
[16]: 102). Kata suci juga digunakan dalam istilah tanah suci, 
yaitu Bayt al-Harâm yang bermakna dasar haram. Karena itulah, 



Khamami Zada, Jihad: Memperebutkan Makna Perang Suci 
___________________________________________________________ 

14  Ulumuna, Volume X Nomor 1 Januari-Juni 2006  

menyandingkan perang dan suci tidak ditemukan dalam naskah-
naskah Islam.22 

Jihad menjadi perang suci tak lain disebabkan oleh serangan 
kaum Kristen Eropa terhadap balatentara Islam, yang disebut 
sebagai Perang Salib. Tepatnya, pada tanggal 25 Nopember 1095 
di Konsili Clermont, Paus Urban II menyerukan Perang Salib 
Pertama. Bagi Eropa Barat, seruan itu merupakan peristiwa 
penting dan menentukan. Berkhotbah di hadapan kerumunan 
para pendeta, ksatria, dan orang-orang miskin, Paus Urban 
menyerukan perang suci melawan Islam. Paus Urban mendesak 
para ksatria Eropa untuk berhenti berkelahi sesama mereka 
sendiri dan membulatkan niat bersama untuk memerangi 
musuh-musuh Tuhan ini. Sambutan terhadap seruan Paus 
Urban itu sungguh luar biasa. Para pengkhotbah populer seperti 
Peter si Pertapa menyebarkan kabar tentang Perang Salib. Pada 
musim semi tahun 1096, berangkatlah lima pasukan yang terdiri 
atas 60.000 tentara. Mereka diiringi oleh sekelompok peziarah 
yang tak bertempur bersama para istri dan keluarga mereka. 
Gelombang pertama itu disusul pada musim gugur oleh lima 
pasukan lagi yang terdiri atas kira-kira 100.000 lelaki dan 
segerombolan pendeta dan peziarah.23 

Bergeloranya Perang Salib yang dikumandangkan oleh kaum 
Kristen Eropa telah menyulutkan semangat jihad umat Islam 
sebagai bagian dari tugas suci. Meskipun pada masa Nabi 
Muhammad, jihad sudah dianggap sebagai tugas suci, tetapi 
ketika Perang Salib dimulai, umat Islam menjadikan momentum 
tersebut untuk melakukan perlawanan dalam perang suci yang 
lebih bergelora. 

Karen Amstrong memberikan gambaran yang positif 
terhadap kaum muslim mengenai perang suci yang amat berbeda 
dari gambaran ideal Perang Salib. Perang suci kaum muslim pada 

                                                 
22Lihat Lewis, Bahasa ..., 102-3. 
23Lihat Amstrong, Perang ..., 26-7. 



Khamami Zada, Jihad: Memperebutkan Makna Perang Suci 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume X Nomor 1 Januari-Juni 2006 15 

dasarnya bersifat defensif, sedangkan tentara Salib sebagaimana 
para pejuang suci Yahudi telah membuat inisiatif suci ketika 
mereka menyerang musuh Tuhan dan umat pilihan-Nya. Di 
masa sekarang ini, para pemimpin berargumentasi, seperti 
Nurudin, bahwa bertempur melawan apa yang mereka pandang 
sebagai agresi Barat menjadi kewajiban Islam. Metode yang 
mereka pakai untuk memobilisasi rakyat nyaris identik dengan 
metode yang digunakan oleh Nurudin. Ia memulai kampanye 
propaganda, menugasi para sarjana untuk menulis buku-buku 
untuk mengembangkan teologi jihad dan untuk menyebarkan 
kabar kepada seluruh imam penting di kota-kota dunia Islam, 
yang kemudian akan menyebarkannya ke para pengurus masjid, 
dan murid tersebut akan menyebarkan ajaran itu kepada rakyat 
di masjid-masjid selama khotbah Jum‟at, yang bisa dibilang 
sebagai “sabat”nya kaum muslim. Penting dicatat bahwa jihad 
lebih bergantung pada akal dan intelek ketimbang pada emosi—
visioner yang telah mengilhami Perang Salib Pertama, yang 
sering memandang Tuhan ikut campur tangan menyelamatkan 
mereka dengan berbagai mukjizat. Kaum muslim tidak pernah 
berharap Tuhan akan menunda berlakunya sebuah hukum alam 
demi mereka, jika mereka melaksanakan seluruh daya upaya 
manusiawi untuk menolong diri mereka sendiri.24 

Maka di zaman sekarang ini, jihad sebagai perang suci 
memiliki momentum yang hampir sama dengan memori Perang 
Salib. Kolonialisme dan imperialisme Barat yang berlangsung di 
negeri-negeri muslim pascahancurnya kekuasaan Turki Utsmani 
(1924 M) memberikan semangat untuk melakukan perlawanan 
dalam naungan jihâd fî sabîl al-Lâh. Jihad menjadi penggerak umat 
Islam untuk melawan musuh-musuh Islam (Barat). 

Serangan 11 September 2001 dan peristiwa terorisme di 
beberapa negara merupakan antiklimaks dari perjuangan Islam 
atas nama jihâd fî sabîl al-Lâh. Al-Qaeda yang dituding Amerika 

                                                 
24Ibid., 314. 



Khamami Zada, Jihad: Memperebutkan Makna Perang Suci 
___________________________________________________________ 

16  Ulumuna, Volume X Nomor 1 Januari-Juni 2006  

sebagai organisasi teroris menjadikan jihad sebagai tugas suci 
untuk melawan hegemoni AS di belahan negara muslim. Sikap 
standar-ganda yang diperankan AS terhadap Palestina dan 
kebijakan politik yang selalu mengintervensi negara-negara 
muslim atas nama demokrasi (Afghanistan dan Irak) menjadi 
penyulut emosional yang mudah dibungkus dengan simbol-
simbol agama. Lihat saja penyikapan umat Islam di negara-
negara muslim seperti Indonesia, Malaysia, Mesir, Libya, dll., 
terhadap penolakan pendudukan AS di Afghanistan dan Irak. 

Melebihi negara-negara lain, Amerika Serikat diberi peran 
sebagai musuh primer atau musuh sekunder para teroris. 
Kemarahan ditujukan secara luas kepada para pemimpin politik 
dan simbol-simbol kekuasaan pemerintah, tetapi lingkaran yang 
lebih luas lagi meliputi para usahawan AS, kultur AS, dan sistem 
AS—sebuah terma umum yang mencakup semua orang yang 
bertanggung jawab—dan entitas yang turut menjalankan tugas-
tugas negara seperti kesatuan politik, ekonomi, dan sosial.25 

Pada akhir abad XXI dan abad XXI, kata jihad memperoleh 
nilai yang penting. Kata ini digunakan oleh gerakan-gerakan 
perlawanan, pembebasan, dan teroris ataupun untuk 
melegitimasi tindakan dan memotivasi para pengikut mereka. 
Mujahidin Afghan, Taliban, dan Aliansi Utara, mengobarkan 
jihad di Afghanistan untuk melawan kekuatan-kekuatan asing 
maupun kalangan mereka sendiri; muslim di Kashmir, 
Chechnya, Dagestan, Filiphina Selatan, Bosnia, dan Kosovo 
menjadikan perjuangan mereka sebagai jihad; Hizbullah, Hamas, 
dan Jihad Islam Palestina menilai perang melawan Israel sebagai 
sebuah jihad. Kelompok Islam bersenjata di Aljazair melakukan 
jihad teror melawan pemerintah di sana, Osama bin Laden telah 
mengobarkan jihad global melawan pemerintah muslim dan 
Barat.26 
                                                 

25Mark Juergensmeyer, Terorisme Para Pembela Agama, ter. Amin Rozany 
Pane (Yogyakarta: Tarawang Press, 2003), 270. 

26Esposito, Unholy..., 33-4. 



Khamami Zada, Jihad: Memperebutkan Makna Perang Suci 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume X Nomor 1 Januari-Juni 2006 17 

Sementara itu, terhadap kasus terorisme di Indonesia, banyak 
kelompok umat Islam yang berpandangan bahwa jihad yang 
dilakukan Amrozi dkk., dibenarkan oleh agama, karena keadaan 
masyarakat muslim tidak berdaya melakukan perubahan menuju 
cita-cita Islam yang kâffah. Amrozi dkk., dianggap telah berjuang 
demi Islam berdasarkan keyakinanya sendiri yang kuat. Namun 
demikian, jihad dalam pengertian qitâl tidak bisa dilakukan secara 
sporadis karena kekuatan umat Islam yang masih kalah jauh 
dengan musuh-musuh Islam, sehingga mereka menggunakan 
cara lain yang lebih efektif, yakni dengan melakukan aksi bom 
bunuh diri.27  Aksi bom bunuh diri merupakan alat komunikasi 
yang efektif melawan musuh-musuh Islam, seperti Amerika 
Serikat dan Israel akibat ketidakberdayaan umat Islam melawan 
hegemoni AS dan Israel. Itu sebabnya, aksi bom bunuh diri yang 
dilakukan oleh umat Islam di negeri-negeri muslim dibungkus 
dengan bahasa agama untuk mendapatkan justifikasinya. Aksi 
bom bunuh diri dipandangnya sebagai salah satu bentuk 
kesyahidan untuk menegakkan ajaran Islam.  

Catatan Akhir 

Pendefinisian jihad sebagai qitâl, perang kepada musuh-
musuh Islam ini memberikan dorongan yang kuat untuk 
melakukan kekerasan atas nama agama. Dengan kata lain, jika 
ada suatu realitas yang menurut mereka umat Islam diserang, 
dizhalimi, dan diperlakukan tidak adil (Ambon, Poso, Irak, 
Afghanistan, dll.), maka yang mereka lakukan adalah 
mempertahankan komunitas muslim dengan melakukan jihad. 
Mereka memandang bahwa nonmuslim selalu memusuhi Islam 
di daerah-daerah yang mayoritas bukan muslim. Persepsi tentang 
nonmuslim yang selalu memusuhi umat Islam, memberikan 

                                                 
27Lihat saja bom bunuh diri yang dilakukan para sukarelawan jihad 

dalam tragedi 11 September 2001 di WTC dan Pentagon, Amerika Serikat, 
bom bunuh diri di Irak dan Palestina, bom Bali, JW. Marriot, dan Kedutaan 
Australia di Indonesia). 



Khamami Zada, Jihad: Memperebutkan Makna Perang Suci 
___________________________________________________________ 

18  Ulumuna, Volume X Nomor 1 Januari-Juni 2006  

potensi yang besar bagi mereka untuk menuduh nonmuslim 
sebagai musuh yang mengancam eksistensi umat Islam, sehingga 
umat Islam harus siap-siap melakukan jihad kepada mereka.  

Pandangan yang tidak tepat tentang jihad inilah yang 
memberikan pengaruh yang besar bagi tumbuhnya radikalisme 
Islam, yang pada gilirannya mendapatkan pengukuhannya ketika 
terjadi konflik antarumat beragama, perlakuan yang tidak adil 
terhadap negara-negara muslim, dan tidak adanya sarana yang 
memungkinkan bagi perlawanan secara dialogis dan damai. 
Dengan demikian, radikalisme yang mendapatkan justifikasi dari 
agama melalui pemaknaan jihad tidak terjadi secara doktrinal 
belaka, melainkan juga distimulus oleh faktor-faktor lain yang 
complicated di luar doktrin. 

Jihad sebagai instrumen teologis yang diharapkan dapat 
menggerakkan pandangan dan aksi utuk melakukan perubahan 
sosial dari bentuknya yang paling sederhana (mengelola jiwa), 
digeser orientasinya pada instrumen politik yang menggerakkan 
peperangan demi cita-cita ekspansi ke wilayah-wilayah lain. 
Dalam perjalanan sejarah Islam, jihad telah dikaburkan dengan 
pemaknaan politis untuk melawan musuh-musuh Islam. Bahkan, 
dalam pemaknaan yang lain, seruan jihad sudah dieliminir 
menjadi gerakan untuk melakukan penyeragaman pandangan 
dan pemahaman agama. Kelompok-kelompok Islam garis keras 
di Indonesia sudah menggunakan seruan jihad untuk 
menyeragamkan pemahaman keagamaan, seperti apa yang 
mereka anut. Tak pelak lagi, setiap pekikan “jihad” bisa berubah 
menjadi kekerasan atas nama agama.  

Inilah yang menjadi problem di kalangan muslim bahwa 
jihad sebagai seruan yang berdimensi teologis berubah menjadi 
seruan politis yang sesungguhnya adalah bagian dari cita-cita 
setiap penguasa untuk melakukan perluasan wilayah atau suatu  
kelompok untuk memaksakan pandangan dan pemahaman 
keagamaannya. Karena itulah, jihad harus dikembalikan ke 
makna substansialnya sebagai cita-cita perubahan sosial di 



Khamami Zada, Jihad: Memperebutkan Makna Perang Suci 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume X Nomor 1 Januari-Juni 2006 19 

masyarakat yang dimulai dari pengelolaan sifat dan individu yang 
pada gilirannya akan menciptakan suatu tatanan masyarakat yang 
memiliki moral-etik teologis untuk mewujudkan cita-cita Islam; 

baldah thayyibah wa rabb ghafûr.● 

Daftar Pustaka 

Abdul Aziz Sachedina, Beda tapi Setara: Pandangan Islam tentang 
Non-Muslim (Jakarta: Serambi, 2004). 

Abû al-Hasan „Alî bin Muhammad bin Habîb al-Bashrî al-
Baghdâdî al-Mawardî, al-Ahkâm al-Shulthâniyah wa al- Wilâyât 
al-Dîniyah (ttp: Dâr Ibn Khaldûn, tt.). 

Abû Yahyâ Zakaria al-Anshârî, Fath al-Wahhâb bi Syarh Manhaj al-
Thullâb (Semarang: Toha Putra, tt.). 

Bernard Lewis, Bahasa Politik Islam, ter. Ihsan Ali Fauzi (Jakarta: 
Gramedia Pustaka Utama, 1994). 

Chaiwat Satha-Anand, “Bulan Tsabit Anti Kekerasan: Delapan 
Tesis Aksi Anti-kekerasan Umat Islam”, dalam 
Abdurrahman Wahid, dkk., Islam Tanpa Kekerasan, ter. M. 
Taufik Rahman, (Yogyakarta: LKiS, 1998). 

Hamid Enayat, Modern Islamic Political Thought (Austin: University 
of Texas, 1982). 

Ibn Taimiyah, al-Siyâsât al-Syar„iyyah fî Ishlâh al- Râ„î wa al-Râ„iyyah 
(Kairo: Dâr al- Kitâb al-„Arabî, 1951).  

James Turner Johnson, Perang Suci atas Nama Agama (Bandung: 
Pustaka Hidayah, 2002). 

John L. Esposito, Unholy War, ter. Arif Maftuhin (Yogyakarta: 
LKiS, 2002). 

Karen Amstrong, Perang Suci dari Perang Salib hingga Perang Teluk, 
ter. Hikmat Dharmawan (Jakarta: Serambi, 2003). 

Khamami Zada dan Arif Arofah, Islam Radikal: Pergulatan Ormas 
Islam Garis Keras di Indonesia (Jakarta: Teraju, 2002). 

_________, Diskursus Politik Islam  (Jakarta: lSIP, 2003).  



Khamami Zada, Jihad: Memperebutkan Makna Perang Suci 
___________________________________________________________ 

20  Ulumuna, Volume X Nomor 1 Januari-Juni 2006  

Mark Juergensmeyer, Terorisme Para Pembela Agama, ter. Amin 
Rozany Pane (Yogyakarta: Tarawang Press, 2003). 

Muhammad Sa‟îd al-Asymawî, Jihad Melawan Islam Ekstrem, ter. 
Heri Haryanto Azumi (Jakarta: Desantara, 2002). 

Muhammad Sa‟id Ramadlân al-Bûthî, Fiqh al-Sîrah (Beirut: Dâr 
al-Fikr, 1979). 


