ISSN 1411-3457

(LML

Jurnal Studi Keislaman
Volume XIV + Nomor 2+ Desember 2010

TERAKREDITAS]T Berdasarkan SK Dirjen Dikti Depdiknas
Nomor: 65a/DIKTI/Kep/2008

MENCERMATI EPISTEMOLOGI TASAWUF
A.. Khudori Soleh

EPISTEMOLOGI TASAWUF
DALAM PEMIKIRAN FIQH AL-SYA'RANI
Miftahul Huda

PEREMPUAN DALAM LINTASAN SEJARAH TASAWUF
Sururin

(GERAKAN PETANI BANTEN:
STUDI TERHADAP KONFIGURASI SUFISME AWAL ABAD XIX
Hamidah

IMPLEMENTASI NILAI-NILAI SUFISME
DALAM TAREKAT NAQSYABANDIYAH
DI SULAWESI SELATAN

Hadarah Rajab

TAREKAT “SEMI MANDIR!":
PROTOTIPE RITUAL MASYARAKAT PEDESAAN MADURA
Imam Amrusi )ailani

INSTITUT AGAMA ISLAM NEGERI MATARAM



TRANSLITERASI
ARTIKEL

A. Khudori Soleh
Miftahul Huda

Mutawalli

Sururin

Hamidah

Hadarah Rajab

Imam Amrusi Jailani

Yusno Abdullah Otta

Tri Astutik Haryati&
Mohammad Kosim

INDEKS

ISI

Mencermati Epistemologi

Tasawuf e 227-248

Epistemologi Tasawuf dalam
Pemikiran Figh al-Sya’rani e 249-270
Teologi Sufistik

Syaikh al-Akbar Ibn ‘Arabi e 271-298

Perempuan dalam Lintasan
Sejarah Tasawuf e 299-322

Gerakan Petani Banten:

Studi terhadap Konfigurasi Sufisme
Awal Abad XIX e 323-340
Implementasi Nilai-Nilai Sufisme
Tarekat Naqgsyabandiyah

di Sulawesi Selatan ® 341-368

Tarekat “Semi Mandiri”: Prototipe Ritual
Masyarakat Pedesaan Madura ® 369-388

Tasawuf dan Perubahan Sosial ® 389-412

Tasawuf dan Tantangan
Modernitas ® 413-428



Arab

(=

(oA BENQ|

oo b b GG G 6

PEDOMAN TRANSLITERASI

Latin

= sy
= sh
= d
= th
= zh

Arab Latin

« = f

S = q

4 = k

Jd = 1

A& = m

0 = n

s = 0w

> = h

. = ;

¢ = y

Untuk Madd

dan Diftong

I = 4(apanjang)
¢! = 1 (ipanjang)
sl = 1 (upanjang)
o = aw
gl = ay



MENCERMATI EPISTEMOLOGI TASAWUF
A. Khudori Soleh*

Abstract:  Irfani, which has been developed and wused in Sufism, is one of
Islamic epistemologies well known in Islamic tradition in addition to bayani and
burhani. Unlike bayani, which is based on scripture, and burhani, which is built
on reason and logic, irfani builds on gnosis as its method of acquiring knowledge.
The knowledge is transmitted directly from God and implanted in one’s heart
without intermediary of logic and analysis. Such transmission occurs only throngh
spiritual paces (maqdmat) and inner experience (bal). The irfani knowledge is
classified into two categories: the unsaid and the said knowledge. The nnsaid
knowlege can only be exclusively understood by the person gaining it as
extraordinary spiritual experience. Meanwhile, the said knowledge can be acquired
through two ways: qiyas irfani and shattah. Unlike qiyas bayani that puts
scripture as the origin and empirical experience as the branch, giyas irfani places
scripure as the branch of empirical spiritual experience

Abstrak: Epistemologi itfani yang dikembangkan dan digunakan dalam
tasawnf adalah salab satu sistem penalaran yang dikenal dalam tradisi keilpman
Islam, di samping bayani dan burhani. Berbeda dengan bayanil yang
mendasarkan diri pada teks suci dan burhani yang mengandalkan keknatan
dan aturan  logis, ‘irfani  mendasarkan  pengetabunannya  pada  kasyf,
terlimpahnya pengetabuan secara langsung dari Tuban ke dalam hati tanpa
perantara, tanpa analisis, dan olah logika. Cara pencapaiannya adalah dengan
olah rubani lewat tabapan-tahapan spiritual tertentu (maqamat) dan pengalaman
batin tertentu (hal). Pengetabuan yang diterima dibagi dalam dua fkategori:
pengetabunan  yang tidak terkatakan dan pengetabuan yang terkatakan.
Pengetahnan  yang tidak  terkatakan hanya dapat dipabami oleh  yang
bersangkutan  sebagai  pengalaman  spiritual yang Iluar biasa, sedangkan
pengetahuan yang terkatakan disampaikan lewat duna cara: qiyas ‘irfan dan
syathah. Nammun, berbeda dengan qiyas bayan yang meletakkan teks suci
sebagai pokok (ashl) dan pengalaman empirik sebagai cabang (far’), qiyas
‘irfan justru menempatkan pengalaman spiritual sebagai pokok (ashl) dan tekes
suci sebagai cabang (tar’).

Keywords: Zuhud, Kasy, Magamait, Qids — Trfan,  Syathabit.

“Penulis adalah dosen Studi Filsafat Islam pada Universitas Islam Negeri
(UIN) Maliki Malang. email: khudoti_uin@yahoo.com.

Ulumuna, NV olume XIV Nomor 2 Desember 2010 227



A. Khudorti Soleh, Mencermati Epistemologi Tasawuf

EPISTEMOLOGI sufi atau yang dikenal sebagai epistemologi “/rfin
adalah salah satu model penalaran yang dikenal dalam tradisi
keilmuan Islam, di samping bayini dan burhani. Epistemologi ini
dikembangkan dan digunakan dalam masyarakat sufi. Berbeda
dengan epistemologi burhini yang dikembangkan oleh para
filosof atau epistemologi bayini yang dikembangkan dan
digunakan dalam keilmuan-keilmuan Islam pada umumnya.!

Istilah ‘zrfan sendiri dari kata dasar bahasa Arab ‘@rafa adalah
semakna dengan ma'rifat, berarti pengetahuan, tetapi berbeda
dengan ilmu (7). ? ‘Irfan atau makrifat berkaitan dengan
pengetahuan yang diperoleh secara langsung dari Tuhan (kasyf)
lewat olah ruhani (r7yddlab) yang dilakukan atas dasar Jub (cinta)
atau zridah (kemauan yang kuat), sedangkan ilmu menunjuk pada
pengetahuan yang diperoleh lewat transformasi (nzagl) atau
rasionalitas (agql).

Dalam perspektif Mehdi Hairi Yazdi, pengetahuan %fin
inilah yang disebut sebagai “pengetahuan yang dihadirkan” (i
budliri) yang berbeda dengan pengetahuan rasional yang disebut
sebagai “pengetahuan yang dicari” (#m muktasab);? atau dalam
perspektif Henri Bergson, pengetahuan %an ini diistilahkan
sebagai  “pengetahuan  tentang”  (knowledge  of), sebuah
pengetahuan intuitif yang diperoleh secara langsung, yang
berbeda dengan “pengetahuan mengenai” (knowledge aboui),
sebuah pengetahuan diskursif yang diperoleh lewat perantara,
baik indera ataupun rasio.*

Tulisan ini akan mendiskusikan hal-hal yang berkaitan
dengan epistemologi “/rfini tersebut, yaitu masalah sumber dan
metode pencapaian  pengetahuan, di samping sejarah
perkembangan dan perbedaan antara %fin dengan etika dan
tilsafat.

"Tentang klasifikasi tiga bentuk epistemologi ini dalam perspektif al-
Jabird, lihat Muhammad ‘Abid al- Jabiti, Bunyah al-Aql al-Arabi (Beirut: al-
Markaz al-Tsaqafi al-Arabi, 1993).

2Ibid., 251.

3Yazdi, Imn Hudburi, ter. Ahsin M. (Bandung: Mizan, 1994), 47-§;
Thabathabai, “Pengantar”, dalam Muthahhari, Menapak Jalan Spiritual, ter.
Nasrullah (Bandung: Pustaka Hidayah, 1995), 10.

4Louis Kattsoff, Pengantar Filsafat, ter. Suharsono (Yogyakarta: Tiara
Wacana, 19906), 144-5.

228 Ulumnna, Volume X1V Nomor 2 Desember 2010



A. Khudorti Soleh, Mencermati Epistemologi Tasawuf

‘Itfan, Etika, dan Filsafat

Menurut Muthahhari, %fin terdiri atas 2 aspek: praktis dan
teoretis. Aspek praktis adalah bagian yang mendiskusikan
hubungan antara manusia dengan alam dan hubungan antara
manusia dengan Tuhan. Dalam hal ini, 7in praktis menjelaskan
berbagai kewajiban yang muncul sebagai konsekuensi logis dari
adanya hubungan-hubungan tersebut yang harus dilakukan
manusia. Misalnya, orang yang ingin “mengenal” Tuhan harus
menempuh perjalanan spiritual lewat “tahapan-tahapan tertentu”
(magam) dan kondisi-kondisi batin tertentu (bal).>

Bagi kaum % fin, mengenal Tuhan berarti mengenal keesaan-
Nya, mengenal keesaan-Nya berarti memahami bahwa Dia
adalah satu-satunya wujud yang benar-benar ada karena
keberadaan sesuatu selain-Nya hanya ilusi belaka. Pemahaman
ini, menurut kaum sufi, tidak dapat dicapai lewat pemikiran
rasional, melainkan dengan membersihkan hati dan melakukan
perjalanan  spiritual; setelah mencapai tingkatan tertentu,
seseorang tidak akan melihat sesuatu yang lain, kecuali Allah.¢

Kajian %rfan praktis yang mendiskusikan tentang kewajiban-
kewajiban yang harus dilakukan oleh seseorang mirip dengan
ilmu etika. Namun, kedua bidang ilmu ini berbeda dalam tiga
hal.” Pertama, ‘irfan tidak hanya berbicara tentang dirinya sendiri
dan dunia, tetapi juga berbicara tentang hubungan manusia
dengan Tuhan, sedangkan etika tidak berbicara tentang
hubungan manusia dengan Tuhan, kecuali etika yang berasal dari
agama. Kedna, dalam proses pembinaan jiwa atau spiritual, 7rfin
menuntut adanya tahapan-tahapan perilaku yang harus ditkuti
secara ketat dan disiplin, sedangkan dalam etika tidak adanya
ketentuan tersebut. Jika pembinaan moral ini diumpamakan
seperti membenahi dan menghiasi rumah, %fin menuntut
adanya urutan tertentu dalam prosesnya, sedangkan etika tidak
menuntut demikian sehingga dapat dilakukan dari sisi dan sudut
mana pun. Kefiga, unsur spiritual dalam etika sangat terbatas,
sedangkan unsur spiritual dalam % fin sangat luas.

SMuthahhari, Menapak... , 20.
Ibid., 21.
Ihid., 22.

Ulnmnna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 229



A. Khudorti Soleh, Mencermati Epistemologi Tasawuf

Aspek  teoretis  7fan  mendiskusikan hakekat semesta,
manusia, dan Tuhan sehingga %fin teoretis mempunyai
kesamaan dengan filsafat yang juga mendiskusikan tentang
hakekat semesta. Meskipun demikian, %fin tetap tidak sama
dengan filsafat. Pertama, filsafat mendasarkan argumentasinya
pada postulat-postulat atau aksioma-aksioma, sedangkan %rfin
mendasarkan argumen-argumennya pada pada visi dan intuisi.
Kedna, dalam pandangan filsafat, eksistensi alam sama riilnya
dengan eksistensi Tuhan, sedangkan dalam pandangan %fin,
eksistensi Tuhan meliputi segala sesuatu dan segala sesuatu
adalah manifestasi berbagai asma dan sifat-sifat-Nya. Ke#ga,
tujuan tertinggi dalam filsafat adalah memahami alam, sedangkan
dalam %rfin adalah kembali kepada Tuhan, sedemikian rupa
sechingga tidak ada jarak antara 4rf dengan Tuhan. Keempa,
sarana yang digunakan dalam filsafat adalah rasio dan intelek,
sedangkan dalam %fin adalah ga/b (hati) dan kejernihan jiwa

yang diperoleh lewat riyddlab secara terus-menerus.®

Perbandingan antara ‘Irfan, Etika, dan Filsafat:

. ‘Irfan .

Btika Praktis Teoretis Filsafat
Membahas Membahas Berdasarkan visi dan | Berpijak pada
hubungan hubungan intuisi kemudian postulat-
antarmanusia | antarmanusia dikemukakan teoti postulat.
saja. dan hubungan | secara logis.

manusia Eksistensi Tuhan Eksistensi non-
dengan Tuhan. | meliputi semuanya Tuhan sama
Tidak ada Ada tahapan- dan segala sesuatu riilnya dengan
tahapan tahapan yang adalah manifestasi eksistensi
tertentu. harus dilalui sifat-Nya. Tuhan sendiri.
Seseorang lebih dulu
bisa memilih | untuk menuju | Capaian tertinggi Capaian
yang harus tujuan akhir. manusia adalah tertinggi
dilakukan. kembali kepada asal- | manusia adalah
Unsur Unsur usulnya (Tuhan). memahami
spiritualnya | spiritualnya Sarana yang dipakai | semesta.
sangat sangat luas. adalah ga/b (hati) Sarana yang
terbatas. dan kesucian jiwa. dipakai adalah
akal dan
intelek.
81bid., 24.

230

Ulummnna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010




A. Khudorti Soleh, Mencermati Epistemologi Tasawuf

Perkembangan ‘Itfin

Perkembangan %rfin, secara umum, bisa dibagi dalam lima
tase. Pertama, fase pembibitan, terjadi pada abad I H. Pada masa
ini, apa yang disebut %fin baru ada dalam bentuk laku zuhd
(askestisme). Kenyataan ini, menurut Thabathabai, karena para
tokoh %fan yang dikenal sebagai orang-orang suci tidak
berbicara tentang 7fdn secara terbuka meskipun mengakui
bahwa mereka dididik dalam spiritualitas oleh Rasul atau para
sahabat.” Karakter askestisme periode ini adalah (1) berdasarkan
ajaran al-Qur’an dan Sunnah, yakni menjauhi hal-hal duniawi
demi meraih pahala dan menjaga diri dari neraka, (2) bersifat
praktis, tanpa ada perhatian untuk menyusun teori atas praktek-
praktek yang dilakukan, dan (3) motivasi gu#hd-nya adalah rasa
takut, yakni rasa takut yang muncul dari landasan amal
keagamaan secara sungguh-sungguh.!?

Kedna, fase kelahiran, terjadi pada abad 1I H. Pada masa ini,
beberapa tokoh %fdn mulai berbicara terbuka tentang %rfin.
Karya-karya tentang %fin juga mulai ditulis, diawali Rz @yar
Hugiig al-lah karya Hasan Basri (642-728 M.) yang dianggap
sebagai tulisan pertama tentang % fin, kemudian diitkuti Mishbah
al-Syari"ah karya Fudlail ibn ‘Iyadl (w. 803 M.). Laku askestisme
juga berubah. Jika awalnya dilakukan atas dasar takut dan
mengharap pahala, dalam periode ini, di tangan Rabiah
Adawiyah (w. 801 M.), zwhd dilakukan atas dasar cinta kepada
Tuhan, bebas dari rasa takut atau harapan mendapat pahala.
Menurut Nicholson, g#hd ini adalah model perilaku % fin yang
paling dini atau %fan periode awal.!l

Ketiga, tase pertumbuhan, terjadi pada abad III-IV H. Sejak
awal abad III H., para tokoh %in mulai menaruh perhatian
terhadap hal-hal yang berkaitan dengan jiwa dan tingkah laku,
sehingga %fin menjadi ilmu moral keagamaan (akblig).
Pembahasan masalah ini, lebih lanjut, mendorong mereka untuk

9Thabathabai, Pengantar..., 11.

WAbu al-Wafa Taftazani, Sufi Dari Zaman ke Zaman, ter. Rafi Usmani
(Bandung: Pustaka, 1985), 89-90.

1 Nicholson, F7 al-Tashawwuf al-Islimi wa al-Tarikbub, ter. Afifi dari
bahasa Inggris ke Arab (Kairo: Lajnah al-Taklif wa al-Tarjamah, 1974), 112.

Ulnmnna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 231



A. Khudorti Soleh, Mencermati Epistemologi Tasawuf

membahas soal pengetahuan intuitif berikut sarana dan
metodenya, tentang Dzat Tuhan dan hubungan-Nya dengan
manusia atau hubungan manusia dengan-Nya, yang kemudian
disusul perbincangan tentang fand’ (ecstasy), khususnya oleh Abt
Yazid al-Busthami (w. 877 M.) dan Ju/i/ (imanensi Tuhan dalam
manusia) oleh al-Hallaj (858-913 M.). Dari perbincangan-
perbincangan seperti ini kemudian tumbuh pengetahuan % fin |
seperti al-Lum abh fi al-Tashawwif yang ditulis AbG Nashr Sarraj al-
Thasi ( w. 988 M.) dan Quthb al-Quliib karya Aba Thalib al-
Makki (w. 996 M.).12

Bersamaan itu, sejumlah tokoh % fin, seperti Sirri al-Saqathi
(w. 867 M.), Abu Sa’id al-Kharraz (w. 895 M), dan Junaid al-
Baghdadi (w. 910 M), juga mempunyai banyak murid. Menurut
Taftazani, inilah cikal bakal bagi terbentuknya tarikat-tarikat sufi
dalam Islam, di mana sang murid menempuh pelajaran dasarnya
secara formal dalam suatu majlis. Dalam tariqat ini, sang murid
mempelajari tata tertib %7fan, teori maupun prakteknya.!3

Pada fase ini, %fin telah mengkaji soal moral, tingkah laku
dan peningkatannya, pengenalan intuitif langsung pada Tuhan,
kefanaan dalam Realitas Mutlak, dan pencapaian kebahagiaan, di
samping penggunaan simbol-simbol dalam pengungkapan
hakekat realitas-realitas yang dicapai 7rfan, seperti yang dilakukan
Dzu al-Nun al-Mishri (796-861 M.). * Meskipun demikian,
kecenderungan umum fase ini masih pada psiko-moral, belum
pada tingkat metafisis. Ide-ide metafisis yang ada belum
terungkap secara jelas. Karena itu, Nicholson menyatakan bahwa
dari segi teoretis dan praktis, kaum arif fase ini telah merancang
suatu sistem yang sempurna tentang %fin, tetapi mereka bukan
filosof dan mereka sedikit menaruh perhatian terhadap problem-
problem metafisika.l>

12Taftazani, Sufi..., 17, Muthahhari, Menapak..., 45-6. Uraian tentang
istilah-istilah tersebut, lihat Qusyaiti, a/-Risdlah (Beirut: Dar al-Fikr, t.t.).

3Taftazani, Sufi..., 18.

14Menurut Abdullah al-Anshari, Dzu al-Nun al-Mishri adalah orang
pertama yang membicarakan ‘z'/fcf}'z dalam term-term simbolis dan alegoris,
kemudian dikembangkan oleh Junaid al-Baghdadi dan disampaikan di atas
mimbar, secara umum, oleh al-Syibli (w. 846 M.). Lihat Muthahari,
Menapak..., 44-5.

1>Nicholson, F7 al-Tashawwuf..., 21.

232 Ulumnna, Volume X1V Nomor 2 Desember 2010



A. Khudorti Soleh, Mencermati Epistemologi Tasawuf

Keempat, fase puncak, terjadi pada abad V H. Pada periode ini
irfan mencapai masa gemilang. Banyak pribadi besar yang lahir
dan menulis tentang %rfin, antara lain, Sa’ld Aba Khair (w. 1048
M.) yang menulis Rubad ‘iyit, Ibn ‘Utsman al-Hujwiti (w. 1077 M.)
menulis Kasyf al-Malyzib, dan Abd al-Lah al-Anshari (w. 1088 M.)
menulis Manazil al-Sa‘irin, salah satu buku terpenting dalam
irfan. Puncaknya al-Ghazall (w. 1111 M.) menulis [hya’ ‘Uliim: al-
Din yang menyelaraskan tasawuf dan figh (%fin dan bayini).'o
Menurut Nicholson dan TJ. de Boer, di tangan al-Ghazali, %rfin
menjadi jalan yang jelas karakternya untuk mencapai pengenalan
serta kefanaan dalam tauhid dan kebahagiaan.!”

Kelima, fase spesikasi, terjadi abad VI dan VII H. Berkat
pengaruh pribadi al-Ghazali yang besar, 7 fin menjadi semakin
dikenal dan berkembang dalam masyarakat Islam. Ini memberi
peluang bagi tokoh sufi untuk mengembangkan tarikat-tarikat
dalam rangka mendidik murid mereka, seperti yang dilakukan A.
Rifai (w. 1174 M.), ‘Abd al-Qadir al-Jailani (w. 1253 M), Abu al-
Syadlili (w. 1258 M), Abt ‘Abbas al-Mursi (w. 1287 M), dan Ibn
Athaillah al-Iskandari(w. 1309 M.). Namun, bersamaan dengan
itu, di sisi lain, muncul pula tokoh-tokoh yang berusaha
memadukan % fin dengan filsafat, khususnya neo-platonisme,
sehingga melahirkan filsafat illuminatif atau %fin teoretis, seperti
yang dilakukan oleh Suhrawardi (w. 1191 M.) lewat karyanya
yang terkenal, Hikmah al-Isyrag, Ibn Arabi (w. 1240 M.), Umar
ibn Faridl (w. 1234 M.), dan Ibn Sab’in al-Mursi (w. 1270 M.).
Mereka banyak memiliki teori mendalam tentang jiwa, moral,
pengetahuan, wujud, dan lainnya yang sangat bernilai bagi kajian
irfan dan filsafat berikutnya.!® Bahkan, jika tokoh sebelumnya
hanya menulis tentang bagaimana persiapan menerima
pengetahuan, menurut Mehdi H. Yazdi,!” Suhrawardi dan Ibn
Arabi di atas justru yang memelopori penulisan pengalaman
mistik yang disebut pengetahuan rfin.

Pada fase ini, secara epistemologis, %fin telah terpecah
(terspesifikasi) dalam dua aliran: (1) %fdn Sunni-—menurut istilah

16Muthahari, Menapak..., 46-8.

"Nicholson, F7 al-Tashawwuf ..., 84; Taftazani, Sufi ..., 184.
181hid., 18-9.

Lihat Mehdi Yazdi, I ..., 47.

Ulnmnna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 233



A. Khudorti Soleh, Mencermati Epistemologi Tasawuf

Taftazani—yang cenderung pada perilaku praktis (etika) dalam
bentuk tarikat-tarikat dan (2) %fin teoretis yang didominasi
pemikiran filsafat. Di samping itu, dalam pandangan al-Jabiri,
ditambah aliran kebatinan yang didominasi aspek mistik.2"

Keenam, fase kemunduran yang terjadi sejak abad VIII H.
Sejak abad VIII H. itu, %fan Sunni tidak mengalami
perkembangan berarti. Pada masa itu %@z Sunni justru
mengalami kemunduran. Para tokohnya lebih cenderung pada
pemberian komentar dan ikhtisar atas karya-karya terdahulu.
Mereka lebih menekankan bentuk ritus dan formalisme, yang
terkadang mendorong mereka menyimpang dari substansi
ajarannya sendiri. Para pengikut memang semakin bertambah.
Akan tetapi, di sana tidak muncul pribadi unggul yang mencapai
kedudukan ruhaniyah terhormat seperti pada pendahulunya.?!

Irfan teoretis yang umumnya ada di kalangan Syiah dan
bersatu dengan pemikiran filsafat tetap berkembang pesat. Di
tanah air sendiri, pemikiran wabdat al-wujid Ibn Arabi yang
termasuk 7 fan teoretis dikembangkan oleh tokoh-tokoh, antara
lain, Hamzah Fansuri (w. 1590 M.) dan Syamsuddin Sumatrani
(w. 1639 M.) yang dikenal dengan ajaran “martabat tujuh”.??

Sumber Pengetahuan

Pengetahuan 7rfin tidak didasarkan atas teks seperti baydini,
juga tidak atas kekuatan rasional seperti burhini, tetapi pada kasyf,
tersingkapnya rahasia-rahasia realitas oleh Tuhan. Karena itu,
pengetahuan 7 fini tidak diperoleh berdasarkan analisis teks atau
keruntutan logika, tetapi berdasarkan atas terlimpahnya
pengetahuan secara langsung dari Tuhan, ketika ga/b (hati)
sebagai sarana pencapaian pengetahuan 7fan siap untuk
menerimanya. Oleh karena itu, diperlukan persiapan-persiapan
tertentu  sebelum seseorang mampu menerima limpahan
pengetahuan secara langsung tersebut. Persiapan yang dimaksud
sebagaimana yang telah disinggung di atas adalah bahwa

20A]-Jabiti, Bunyab..., 269.

ATaftazani, Sufi..., 20.

2Tentang proses transmisi pemikiran dari Ibn Arabi kepada Hamzah
Fansuri, lihat Mastuki, “Neo-Sufisme di Nusantara Kesinambungan dan
Perubahan,” Ulum al-Qur'an, no. 6/ VII/ 1997.

234 Ulumnna, Volume X1V Nomor 2 Desember 2010



A. Khudorti Soleh, Mencermati Epistemologi Tasawuf

seseorang harus menempuh perjalanan spiritual lewat “tahapan-
tahapan tertentu” (magdm) dan mengalami kondisi-kondisi batin
tertentu (bal).??

Setidaknya ada tujuh tingkatan (waqdmaf) yang harus dilalui
oleh seseorang.?* Pertama, taubat, yaitu meninggalkan segala
perbuatan yang kurang baik disertai penyesalan yang mendalam
untuk kemudian menggantinya dengan perbuatan-perbuatan
baru yang terpuji. Perilaku taubat ini sendiri terdiri atas beberapa
tingkatan. Pertama-tama, taubat dari perbuatan-perbuatan dosa
dan makanan haram, kemudian taubat dari ghaflah (lalai
mengingat Tuhan), dan puncaknya taubat dari klaim bahwa
dirinya telah melakukan taubat. Menurut al-Qusyairi,? taubat
adalah landasan dan tahapan pertama bagi perjalanan spiritual
berikutnya. Jika seseorang tidak berhasil membersihkan dirinya
pada tahapan ini, ia akan sulit untuk naik pada jenjang
berikutnya.

Kedna, wara’, yaita menjauhkan diri dari segala sesuatu yang
tidak jelas statusnya (sywbhaf). Dalam tasawuf, wara’ ini terdiri atas
dua tingkatan, lahir dan batin. Wara’ lahir berarti tidak
melakukan sesuatu, kecuali untuk beribadah kepada Tuhan,
sedangkan wara’ batin adalah tidak memasukkan sesuatu apa pun
dalam hati, kecuali Tuhan.

Ketiga, 2zuhud, tidak tamak dan tidak mengutamakan
kehidupan dunia. Ini lebih serius dan lebih tinggi dibanding
tingkat sebelumnya karena di sini tidak hanya menjaga dari yang
syubhat, bahkan juga yang halal. Meskipun demikian, zuhud
bukan berarti meninggalkan harta sama sekali. Menurut al-

2 Dalam pandangan Suhrawardi, pengetahuan ini melalui empat
tahapan, yakni persiapan, penerimaan, pembentukan konsep dalam pikiran,
dan penuangan dalam bentuk tulisan. Parvis Morewedge, Isiamic Philosophy
and Mysticism (New York: Caravan Books, 1981), 177.

24Al-Qusyairl (w. 1072 M.) mencatat ada 49 tahapan yang harus dilalui;
Abu Sa’ld ibn Abt al-Khair sebagaimana dikutip Husein Nasr mencatat 40
tahapan; Abu Nashr al-Thisi mencatat 7 tingkatan, sedangkan Thabathabai
menulis 24 jenjang. Lihat, al-Qusyaiti, a/-Risdlah (Beirut: Dar al-Khair, t.t.),
89-350; Husein Nasr, Tasawuf Duln & Sekarang, ter. Abd Hadi (Jakarta:
Pustaka Firdaus, 1994), 89-96; Simuh, Tasawuf & Perkembangannya dalam
Islam (Jakarta: Rajawali Press, 1997), 49-72; Muthahhari, Menapak..., 120-55.

25A1-Qusyaitd, al-Risdlab..., 91-3.

Ulnmnna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 235



A. Khudorti Soleh, Mencermati Epistemologi Tasawuf

Syibli, 20 seseorang tidak dianggap zuhud jika hal itu terjadi
lantaran ia memang tidak mempunyai harta. Zuhud adalah
bahwa hati tidak tersibukkan oleh sesuatu apa pun, kecuali
Tuhan (meski di sana ada banyak kekayaan). Semuanya tidak
berarti di hatinya dan tidak memberi pengaruh dalam
hubungannya dengan Tuhan.

Keempat, faqir, yakni mengosongkan seluruh pikiran dan
harapan dari kehidupan masa kini dan masa yang akan datang,
dan tidak menghendaki sesuatu apa pun, kecuali Tuhan swt.
sehingga ia tidak terikat dengan apa pun dan hati tidak
menginginkan sesuatu pun. Dengan demikian, jika pada tingkat
wara’ seseorang berusaha meninggalkan perkara syubhat, pada
tingkat zuhud mulai meninggalkan segala keinginan yang bersfat
duniawi, maka pada tingkat ini sudah pada puncaknya,
mengosongkan hati dari seluruh ikatan, kecuali pada Tuhan.
Tingkat faqir merupakan realisasi dari upaya penyucian hati
secara keseluruhan dari segala yang selain Tuhan (tathhir al-galb bi
al-kulliyah “anma siwa al-Lab).

Kelima, sabar, yakni menerima segala cobaan atau bencana
dengan rela, tanpa menunjukkan rasa kesal atau marah. Menurut
al-Junaidi, sabar berarti rela menanggung beban, kesulitan,
kesempitan, dan sejenisnya semata-mata demi untuk mendapat
ridla Allah swt. hingga saat-saat sulit tersebut berlalu.

Keenam, tawakkal, percaya atas segala apa yang ditentukan
Tuhan. Tahap awal dari tawakkal adalah menyerahkan diri pada
Tuhan laksana mayat di hadapan orang yang memandikan.
Namun, menurut Qusyairi, 27 hal ini bukan berarti fatalisme
(jabariyah) karena tawakkal adalah kondisi dalam hati dan itu
tidak menghalangi seseorang untuk bekerja mencari natkah demi
kelangsungan hidupnya. Begitu pula sebaliknya, apa yang
dikerjakan tidak menafikan tawakkal dalam hatinya sehingga jika
mengalami kesulitan ia akan menyadari bahwa itu berarti taqdir-
Nya dan jika berhasil berarti atas kemudahan-Nya.

20Aba Bakr al-Kalabadzi, AL Ta aruf i Madzhab Abli al-Tashawwuf (Mesir:
t.p., 1969), 112; Abd Hakim Hasan, A/-Tashawwnf fi al-Syi'r al-Arabi (Mesit:
t.p., 1954), 24.

27Al-Qusyaiti, al-Risdlab..., 163.

236 Ulumnna, Volume X1V Nomor 2 Desember 2010



A. Khudorti Soleh, Mencermati Epistemologi Tasawuf

Tujub, ridla, yakni hilangnya rasa ketidaksenangan dalam hati
seseorang. Dengan demikian, yang tersisa dalam hati seseorang
hanya gembira dan suka cita terhadap segala apa yang diberikan
dan ditentukan Tuhan kepadanya. Al-Sarrdj menyatakan bahwa
ridla merupakan tahap paling akhir dari seluruh rangkaian
maqamar.

Setelah memperoleh tingkat tertentu dalam spiritual,
seseorang akan mendapatkan limpahan pengetahuan langsung
dari Tuhan secara illuminatif atau neezzc yang diistilahkan dengan
kasyf. Dalam kajian filsafat Mehdi Yazdi, pada tahap ini,
seseorang akan mendapatkan realitas kesadaran diri yang
demikian mutlak (£asyfj sehingga dengan kesadaran itu ia mampu
melihat realitas dirinya sendiri (musyiahadah) sebagai objek yang
diketahui.

Realitas kesadaran dan realitas yang disadari tersebut, karena
bukan objek eksternal, keduanya bukan sesuatu yang berbeda,
tetapi merupakan cksistensi yang sama sehingga objek yang
diketahui tidak lain adalah kesadaran yang mengetahui itu
sendiri, begitu pula sebaliknya (i#2hdd). >® Sedemikian rupa,
sehingga dalam perspektif epistemologis, pengetahuan 7rfini ini
tidak diperoleh melalui representasi data-data indera apa pun,
bahkan objek eksternal sama sekali tidak berfungsi dalam
pembentukan gagasan umum pengetahuan ini. Pengetahuan ini
justru terbentuk melalui univikasi eksistensial yang oleh Mehdi
Yazdi disebut “ilmu hudluri” atau pengetahuan swaobjek (se/f-
object-knowledge), atau jika dalam teori permainan bahasa (language
game) Wittgenstein, pengetahuan % fin/ ini tidak lain adalah
bahasa “wujud” itu sendiri.?

Metode Pengungkapan

Ketika seseorang telah mencapai tingkatan spiritual tertentu,
ia akan mengalami kesadaran diri (kasy) sedemikian rupa

2Yazdi, Ilmu ..., 51-3. Dalam bahasa sufisme, £asyfadalah kesadaran hati
akan sifat-sifat kebenaran; musyibadah adalah penyaksian hati atas realitas
kebenaran, sedangkan ittihad adalah penyatuan hati (diri) dengan realitas
kebenaran itu sendiri. Lihat al-Qusyaiti, a/-Risdlab..., 75.

2 Yazdi, Imn.., 73-4; Wittgenstein, Philosophical Investigations, ter.
Anscombe (New York:t.p., 1968), paragrap, 247.

Ulnmnna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 237



A. Khudorti Soleh, Mencermati Epistemologi Tasawuf

sehingga mampu melihat dan memahami realitas diri dan
hakekat yang ada sedemikian jelas dan gamblang (musyibadab).
Ini adalah puncak kesadaran dan limpahan pengetahuan yang di
dapat dari proses panjang epistemologi 7rfin.

Karena pengetahuan %fini bukan masuk tatanan konsepsi
dan representasi, tetapi terkait dengan kesatuan simpleks
kehadiran Tuhan dalam diri dan kehadiran diri dalam Tuhan,
tidak semua pengalaman dan pengetahuan yang begitu jelas
gamblang tersebut dapat diungkapkan. Oleh karena itu,
beberapa pengkaji masalah %fin membagi pengetahuan ini
dalam 2 tingkatan:30
(a) pengetahuan tak terkatakan dan
(b) pengetahuan yang terkatakan, yang terbagi dalam 3 bagian,

yaitu pertama, pengetahuan 7fan yang disampaikan oleh
pelaku sendiri; kedna, pengetahuan %fin yang disampaikan
oleh orang ketiga, tetapi masih dalam satu tradisi dengan
yang bersangkutan (orang Islam menjelaskan pengalaman
dan pengetahuan %fin orang Islam yang lain), dan kefiga,
pengetahuan %fin yang disampaikan orang ketiga, tetapi dari
tradisi yang berbeda (orang Islam menyampaikan
pengalaman dan pengetahuan %fin tokoh nonmuslim atau
sebaliknya).

Persoalannya, bagaimana pengalaman dan pengetahuan %rfin
yang bersifat spiritual tersebut dapat diungkapkan? Pengalaman
dan pengetahuan spiritual tersebut disampaikan lewat beberapa
cara. Pertama, diungkapkan dengan cara yang disebut sebagai
I'tibar atau giyds ‘urfan. Yang dimaksud dengan 7'#bar atau giyds
irfan adalah analogi pengetahuan spiritual dengan pengetahuan
zahir, atau analogi makna batin yang ditangkap dalam Aasyf
kepada makna zahir yang ada dalam teks.3! Sebagai contoh, qiyas
yang dilakukan kaum Syiah yang menyakini keunggulan keluarga
Imam Ali ra. atas Qs. al-Rahman (55), 19-22, “Dia membiarkan
dua lautan mengalir dan bertemu; di antara keduanya ada batas
yang tidak terlampaui dan dari keduanya keluar mutiara dan

0 Yazdi, Iimn ..., 245-68; Willlam James, The 1 erievities of Religions
Experience New York: t.p., 1936), 271-72; Steven K. Katz, Mysticism and
Philosophical Analysis London: Sheldon Press, 1998), 23.

31 Al-Jabitd, Bunyah..., 295-6.

238 Ulumnna, Volume X1V Nomor 2 Desember 2010



A. Khudorti Soleh, Mencermati Epistemologi Tasawuf

marjan”. Dalam hal ini, Ali dan Fatimah dinisbatkan pada dua
lautan, Muhammad saw. dinisbatkan pada batas (barzah),
sedangkan Hasan dan Husein dinisbatkan pada mutiara dan
marjan.3?

Barzah = _Muhammad, _Dualautan = _Ali/Fatimah
Dualaut  Ali/Fatimah Mutiara & Matjan Hasan/Husein

Contoh lain adalah giyas yang dilakukan al-Qusyairi atas ayat
yang sama. Menurutnya,?? dalam hati ini ada dua lautan, yakni
khanf (takut) dan rgja’ (harapan), dan dari sana keluar mutiara
dan marjan, yakni abwail al-shifiyah dan lathaif al-mutawalliyah. Di
antara keduanya ada batas yang tak terlampaui, yakni pengawan
Tuhan atas ini dan itu. Artinya, pengalaman dan pengetahuan
irfan tentang kbauf dan raza’ dinisbatkan pada kata ‘babrain’ (dua
lautan), sedang abwal dan lathd’if dinisbatkan pada mutiara dan
marjan.

Khauf/Raja’ via  Dua lautan
Ahwal/Latha’if Mutiara/Matjan

Berdasarkan atas proses gzyds %rfan yang demikian, ia berarti
tidak sama dengan giyds bayani atau silogisme. Qiyds rfan
berusaha menyesuaikan pengalaman atau pengetahuan yang
diperoleh lewat kasyf dengan teks sehingga yang terjadi adalah
qiyas  al-ghaib “ald  al-syabid, bukan gqiyis al-far’ ald  al-ash!
sebagaimana yang dilakukan dalam figh. Dengan kata lain, zahir
teks dijadikan furi’ (cabang), sedangkan pengalaman atau
pengetahuan spiritual yang dihasilkan dalam Aas)f sebagai ash/
(pokok). Oleh karena itu, gzds %rfin atau i'tibir tidak
memerlukan persyaratan z/Jat atau pertalian antara lafal dan
makna (garinah lafzbiyyah “an ma nawiyyah) sebagaimana yang ada
dalam gsyas bayan, tetapi hanya berpedoman pada dsyarat
(petunjuk batin).34

2] bid., 300.

3 Al-Qusyaitl, Lathd’sif al-Isyarat, 111, ed. Ibrahim Basyuni (Kairo: al-
Hai’ah al-Mishriyyah, 1981), 507.

3#Al-Jabitd, Bunyah..., 274.

Ulnmnna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 239



A. Khudorti Soleh, Mencermati Epistemologi Tasawuf

Metode analogi seperti di atas, sebagaimana dikemukakan
oleh al-Jabiri, sesungguhnya juga dikenal dalam pemikiran di
Barat, yakni dalam aliran filsafat esoterik, yang disebut analogi
intuitif. Akan tetapi, dalam analogi filsafat esoterik,
perbandingan bukan dilakukan atas dasar kesamaan, tetapi
karena adanya keterpengaruhan. Al-Jabirl menyatakan bahwa
dengan tidak adanya kesetaraan atau kesamaan di antara dua hal
yang dianalogikan berarti analogi (¢syds) yang dilakukan di Barat
tersebut telah jatuh.3

Menggunakan metode analogi Barat seperti itu untuk
menganalisis pengetahuan %rfin Islam, seperti yang dilakukan al-
Jabiri sendiri dan beberapa tokoh lain, sesungguhnya juga patut
dipertanyakan. Kesimpulan mereka biasanya adalah bahwa
pengetahuan %fin yang dibangun di atas dasar giyas bukan
sesuatu yang luar biasa, tetapi hanya kreativitas akal yang
didasarkan atas imajinasi. Lebih lanjut, %dn akhirnya hanya
dinilai sebagai filsafatisasi mitos-mitos yang tidak memberikan
kontribusi apa pun terhadap pembangunan masyarakat.’

Trfani Islam sama sekali berbeda dengan misttk di Barat
meskipun dalam beberapa bagian ada kesamaan. Pengetahuan
irfan lebih berkaitan dengan kebersihan jiwa, rasa, dan
kayakinan hati, sementara mistik Barat kurang berkaitan dengan
semua itu dan lebih positivistik. Oleh karena itu, menggunakan
alat ukur mistik Barat untuk menganalisis %fin Islam,
sesungguhnya, tidak berbeda dengan mengukur rasa kepedasan
cabe dengan melihat warna kulitnya; tidak akan mencapai
hakekat yang sebenarnya.

Kedna, pengetahuan %rfan diungkapkan lewat simbol-simbol.
Metode pengungkapan pengetahuan %fin lewat simbol-simbol
ini seperti yang dilakukan oleh Suhrawardi (w. 1191 M.) dengan
simbol hierarki cahaya atas hierarki realitas, atau oleh Ibn Arabi

3 1bid, 376. Di samping analogi intuitif, al-Jabiri juga menyebutkan
analogi perhitungan dan analogi kesamaan atau analogi mantiq. Analogi
pethitungan adalah perbandingan secara matematik, seperti 2/4, 3/6, 4/8,
dan seterusnya yang masing-masing sama-sama bernilai 2. Analogi mantiq
adalah perbandingan yang biasanya digunakan untuk menarik sebuah
kesimpulan deduksi atau induksi.

1bid., 377.

31bid., 378.

240 Ulumnna, Volume X1V Nomor 2 Desember 2010



A. Khudorti Soleh, Mencermati Epistemologi Tasawuf

(w. 1240 M.) yang menggambarkan hubungan antarrealitas yang
ada dengan sebuah wujud yang berbentuk seperti kipas
terbentang yang berdiri di atas sebuah karpet. 3 Taftazani
mengungkapkan bahwa metode kedua ini banyak dilakukan oleh
tokoh-tokoh dari kalangan sufi falsafi. Menurut Taftazani,
mereka mempunyai kelebihan dalam hal ini. Kelebihan itu
berupa kemampuan menjelaskan pengalaman  spiritualnya
melalui  simbol-simbol  schingga menjadi sangat multi-
interpretasi.’

Mengikuti  al-Ghazali (w. 1111 M), pengungkapan
pengetahuan  %fin  lewat simbol-simbol ini dilakukan
berdasarkan atas dua alasan: (1) adanya kesulitan untuk
mengungkapkan dan menjelakan  pengalaman-pengalaman
spiritual yang belum tentu ada padanannya dalam realitas
empirik, kepada orang lain yang belum pernah mengalamainya.
Menurut al-Ghazali, pengalaman spiritual dalam sufisme ini
begitu mendalam dan rumit sehingga setiap kata-kata yang
berusaha menjelaskan pasti akan salah atau tidak tepat;40 (2)
pengetahuan %fan sesungguhnya adalah pengetahuan yang
sangat spesial, terbatas dan “tertutup”. Pengetahuan ini tidak
boleh disampaikan kepada khalayak ramai sebagaimana ilmu-
ilmu muamalah dan syari’at, melainkan kepada kalangan terbatas
yang benar-benar mengenal Tuhan dan telah disingkapkan
rahasia-rahasia spiritual.#!

Ketiga, pengetahuan %rfan diungkapkan melalui apa yang
disebut dengan syathahdt. Namun, berbeda dengan gzyds 7rfan
yang dijelaskan secara sadar dan dikaitkan dengan teks, syathabat
sama sekali tidak mengikuti aturan-aturan tersebut. Syathahat
lebih merupakan ungkapan lisan tentang perasaan (al-widin)
karena limpahan pengetahuan langsung berasal dari sumbernya
dan dibarengi dengan pengakuan, seperti ungkapan “Subhana

3Husein Nast, Tiga Pewmikir Islam 1bn Sina Subrawardi Ibn Arabi, ter. A
Mujahid (Bandung: Risalah, 1986), 88; Afifi, Filsafar Mistik Ibn Arabi, ter.
Nandi Rahman (Jakarta: GMP, 1989), 160.

¥Taftazani, Sufi ..., 193.

WAl-Ghazali, Skeptisme al-Ghazali, ter. A Khudori Soleh (Malang: UIN
Press, 2009), 92.

Y AL-Ghazali, Ihya Ulblim al-Din, 1 (Kairo: Bab al-Halabi, 1334 H), 4.

Ulnmnna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 241



A. Khudorti Soleh, Mencermati Epistemologi Tasawuf

Ana” (Maha Besar Aku) dari Aba Yazid al-Busthami (w. 877
M.), atau “Ana al-Haqq” (Aku adalah Tuhan) dari al-Hallaj (w.
913 M.).+

Ungkapan-ungkapan seperti di atas keluar saat seseorang
mengalami suatu pengalaman intuitif yang sangat mendalam
schingga sering tidak sesuai dengan kaidah teologis maupun
epistemologis tertentu. Oleh karena itu, ia sering dihujat dan
dinilai menyimpang dari ajaran Islam yang baku. Meskipun
demikian, secara umum, syathahit sebenarnya diterima di
kalangan %fin dan sufi, meskipun di kalangan %fin atau sufi
Sunni yang biasanya membatasi diri pada aturan syariat
memberikan aturan tertentu. Antara lain, syathabat tersebut harus
ditakwilkan, yakni ungkapannya harus terlebih dahulu
dikembalikan pada makna zahir teks sehingga syathahdr tidak
boleh diungkapkan secara “liar” dan berseberangan dengan
ketentuan syari’at yang ada. 3

Persoalannya, di mana hakekat gzyds %rfan, takwil, atau
syathabat ‘irfan di atas sebab segala sesuatu yang diungkapkan
para tokoh %rfin tersebut ternyata tidak sama meskipun mereka
sama-sama mengklaim bahwa mereka telah mengalami atau
mendapat pengetahuan langsung dari realitas mutlak. Mengikuti
al-Jabiri, hakekat takwil dan syathah tidak terletak pada makna
umumnya atau universalitasnya, melainkan justru pada makna
temporal atau subjektivitasnya. Takwil atau syathah tidak lain
adalah pemaknaan atau pemahaman atas realitas yang ditangkap
saat kasyf. Hal itu pasti berbeda pada tiap-tiap orang, sesuai
dengan kualitas jiwa dan pengalaman sosial budaya yang
menyertainya.*

Zahir dan Batin, Nubuwwah dan Walayah

Sesuai dengan kajian utama pengetahuan %fin yang bersifat
spiritual, isu sentral 7in adalah masalah zahir dan batin, bukan
sebagai konsep yang berlawanan, tetapi sebagai pasangan.
Menurut Muhasibi (w. 857 M.), al-Ghazali (w. 1111 M.), Ibn
Arabi (w. 1240 M.), juga para tokoh %fin yang lain, teks

2] bid., 288.
Blbid., 290.
41bid., 281.

242 Ulumnna, Volume X1V Nomor 2 Desember 2010



A. Khudorti Soleh, Mencermati Epistemologi Tasawuf

keagamaan (al-Qur'an dan Hadis) tidak hanya mengandung
makna yang tersurat (zahir), tetapi juga makna yang tersirat
(batin). Aspek zahir teks adalah bacaannya (#liwah), sedangkan
aspek batinnya adalah takwilnya. 4> Jika dianalogikan dengan
bayant, konsep zahir-batin ini adalah sama dengan konsep lafal-
makna. Bedanya, dalam epistemologi baydni, seseorang berangkat
dari lafal menuju makna, sedangkan dalam %fini seseorang
justru berangkat dari makna menuju lafal, dari batin menuju
zahir, atau dalam bahasa al-Ghazali, 4 makna sebagai ash/,
sedangkan lafal mengikuti makna (sebagai furi").

Konsep makna zahir-batin tersebut didasarkan, pertama, al-
Qur'an, Qs. Lugman (31) : 20, Qs. al-An’am (6): 120, dan
khususnya Qs. al-Hadid (57): 3, yang seckaligus digunakan
sebagai dasar pijakan metafisisnya; £edua, Hadis, “Tidak ada satu
ayat pun dalam al-Qur'an, kecuali di sana mengandung aspek
zahir dan batin, dan setiap huruf mempunyai Jad (batas) dan
mathla” (tampat terbit);*’ ketiga, pernyataan Imam All ibn Abi
Thalib (w. 660 M.). Menurut Ali ra, al-Qur’an mengandung
empat dimensi, zahir, batin, bad, dan mathla’. Aspek zahir al-
Qur’an adalah #/dwah, aspek batinnya adalah pemahaman, aspek
bad-nya adalah ketentuan halal dan haram, dan mat/a -nya adalah
apa yang dikehendaki Tuhan atas hamba-Nya.*

Sejalan dengan konsep zahir dan batin tersebut, muncul juga
apa yang diistilahkan dengan konsep wwubuwwah dan waliyah.
Nubuwwah adalah padanan dari konsep zahir, sedangkan walayah

$Al-Jabirl, Bunyab..., 275; al-Ghazali, Misykdit al-Anwdir, ed. Afifi (Kairo:
Dar al-Qaumiyah, 1964), 73; Ibn Arabi, Tafsir Ibn Arabi, 11 (Kairo: Bulag,
1867), 2.

4 Al-Ghazali, Misykit... , 65.

4Ibn ‘Arabl, Tafsir ..., 2. Berdasarkan hadis ini, Ibn ‘Arabi menyatakan
bahwa zahir al-Qur’an adalah tafsir, aspek batinnya adalah takwil, bad-nya
adalah batas kemampuan pemahaman dan mathla’-nya adalah puncak
pendakian hamba di mana ia menyaksikan Tuhan. Namun, al-Jabiri
menyangsikan kesahihan hadis dan tafsir ini karena di bagian lain, Ibn Arabi
menyatakan bahwa ia memperoleh hadis tersebut lewat Aasyf, tidak
mengikuti rantai perawian sebagaimana dalam ilmu hadis. Lihat al-Jabir,
Bunyab..., 276.

4Abt ‘Abd al-Lah al-Sulami, “Haqaiq al-Tafsir’, dalam a/-Tafsir al-Shifi /i
al-Qur'an, ed. Ali Zighur (Beirut: Dar al-Andalus, 1979), 3.

Ulnmnna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 243



A. Khudorti Soleh, Mencermati Epistemologi Tasawuf

pasangan dari batin. Keduanya berkaitan dengan otoritas religius
yang diberikan Tuhan atas diri seseorang. Bedanya, kenabian
ditandai dengan wahyu dan mukjizat serta diperoleh dengan
tanpa usaha, sedangkan kewalian ditandai dengan kardmab serta
irfan, dan diperoleh lewat usaha (/&#isab). Ibn Arabl menyebut
kedua konsep tersebut dengan konsep “kenabian umum” dan
“kenabian khusus”. Kenabian umum adalah kewalian yang
berhubungan dengan ilham, ma’rifat, atau %fan, sedangkan
kenabian khusus adalah nabi yang dibekali syari’at dan ketentuan
hukum-hukum formal. ¥ Kedua posisi tersebut mempunyai
derajat yang berbeda. Kenabian lebih tinggi dibanding kewalian;
puncak kewalian adalah awal dari kenabian. Pengalaman
mukdsyafat (kasyf) yang bisa dialami pada permulaan kenabian
adalah puncak perjalanan spiritual kewalian.>

Dalam pemikiran madzhab Syiah, walayah dikaitkan dengan
konsep imdmah yang mempunyai otoritas religius dan politik.
Menurut kaum Syiah, karena risalah yang diberikan kepada para
rasul telah selesai dengan wafatnya Muhammad saw., para
imamlah yang bertugas menjaga dan meneruskan misi syari’at
dengan menerima ilham yang tidak lain adalah hakekat risalah
kenabian.

Keberadaan imdmah adalah sesuatu yang mutlak karena
mereka adalah nubuwwah al-bathiniyyah, nubuwwab al-bagiqah yang
menjadi salah satu rukun agama. Karena itu pula, menurut Imam
Ja'far Shadiq (702-757 M), kedudukan para imam Syiah adalah
sama dengan kedudukan para nabi ghair al-mursalin (nabi yang
tidak dibekali syari’at tersendiri).>!

Catatan Akhir

Validitas pengetahuan biasanya diuji berdasarkan salah satu
dari tiga uji kebenaran. Perfama, korespondensi, yaitu suatu

bentuk uji kebenaran yang menyatakan bahwa validitas

Olbn Arabl, Futithat al-Makiyyab, 111 (Beirut: Dar Shadir, t.t.), 101.

01bid., 11, 24.

>t Al-Jabirl, Bunyah..., 320. Tentang kategori-kategori dalam filsafat
kenabian, lihat Henry Corbin, History of Islamic Philosophy (New York:
Colombia University Press, 1993), 52; Muthahhari, Falsafah Kenabian
(Bandung: Pustaka Hidayah, 1991).

244 Ulumnna, Volume X1V Nomor 2 Desember 2010



A. Khudorti Soleh, Mencermati Epistemologi Tasawuf

pengetahuan ditentukan oleh kesesuaiannya dengan realitas
(fidelity to objective reality). Menurut teori ini, kebenaran adalah
kesesuaian antara pernyataan dengan fakta atau kesesuaian
antara pertimbangan (judgmen?) dengan situasi yang dilukiskan
oleh pertimbangan tersebut.>?

Kedna, konsistensi atau koherensi, yakni sebuah teori yang
menyatakan bahwa kebenaran itu terpenuhi adalah jika suatu
pernyataan konsisten dengan pernyataan-pernyataan lain yang
telah diterima kebenarannya. Atau, dengan kata lain, pernyataan
yang benar adalah pernyataan yang menurut logika koheren dan
konsisten dengan pernyataan-pernyataan lain yang relevan.
Bentuk yang paling sederhana dari teori koherensi memerlukan
konsistensi yang dalam dan formal dalam bentuk sistem yang
dipelajari tanpa ada hubungannya dengan interpretasi dengan
dunia luar.>

Ketiga, pragmatik, sebuah teori verifikasi yang menyatakan
bahwa kebenaran sebuah pengetahuan berkaitan dengan
kemanfaatan (uz2/ity), kemungkinan dikerjakan (workability) atau
memberikan akibat yang memuaskan (satisfactory  results).
Eksponen penting teori ini, Charles S Pierce (1839-1914 M.),
menyatakan bahwa wujian yang terbaik untuk kebenaran
pengetahuan adalah pertanyaan: jika ia benar, apakah akibatnya
pada tindakan kita dalam hidup? Menurut kaum pragmatis, suatu
ide atau pengetahuan dinilai benar apabila ia dapat dilakukan
atau mendatangkan kemanfaatan.>*

Pengetahuan 7fan tidak berdasarkan pada objek eksternal
atau runtutan logis, melainkan dari diri sendiri, tepatnya dari
realitas kesadaran diri yang dalam bahasa tasawuf disebut kas)f.
Dengan demikian, ia tidak dapat diuji berdasarkan wvaliditas
korespondensi maupun koherensi. Lebih jauh, objeknya tidak
lain hanya bersifat immaterial dan essensial, tetapi sekaligus juga
bersifat swaobjektif (se/f-object-knowledge).

Apa yang disebut sebagai objektivitas objek tidak lain bersifat
analitis dan terwujudkan dalam tindakan mengetahui itu sendiri.

>2Harold H. Titus dkk., Persoalan-persoalan Filsafat, ter. HM. Rasjidi
(Jakarta: Bulan Bintang, 1984), 237.

53] bid., 239.

541bid., 241.

Ulnmnna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 245



A. Khudorti Soleh, Mencermati Epistemologi Tasawuf

Namun, di sisi lain, dari sifatnya yang neotic dan objektif dalam
hakekatnya, sebagaimana dikatakan Mehdi Yazdi, pengetahuan
irfan  sesungguhnya juga dapat dikategorikan dalam kelompok
korespondensi, meskipun tidak memiliki objek transitif yang
aksiden. Dengan demikian, tidak ada alasan untuk melakukan
semacam transubjektivitas, apalagi mengingkari pengertian
objektivitas pengetahuan 7 fin semata karena tidak memiliki
objek luar.

Metode yang dilakukan untuk menggapai pengetahuan
adalah lewat tahapan-tahapan laku spiritual (wyddlah), yang
dimulai dari taubat sebagai penyucian diri sampai tawakkal, ridla,
dan seterusnya. Pada puncaknya, yang bersangkutan akan
memperoleh kesadaran diri dan kesadaran akan hal ghaib lewat
noetic atau pencerahan atau emanast.

Proses pencerahan dan emanasi menuntun sdik untuk
menemui dan mampu menjelaskan rahasia-rahasia realitas
sehingga tidak tepat jika dikatakan bahwa pengetahuan % fin
adalah hasil abstraksi atau kontemplasi. Abstraksi dan
kontemplasi belaka tidak mampu membawa pada persoalan-
persoalan tersebut. Wa al-Lah a‘lam bi al-shawaib.e

Daftar Pustaka

Abd Hakim Hasan, AFTashawwuf fi al-Syi'r al-Arabi Mesir: t.p.,
1954).

Abu ‘Abd al-Lah al-Sulami, “Haqaiq al-Tafsit” dalam a/-Tafsir al-
Shifi i al-Quran, ed. Ali Zighur (Beirut: Dar al-Andalus,
1979).

Abu al-Wafa Taftazani, Sufi dari Zaman ke Zaman, ter. Rafi
Usmani (Bandung: Pustaka, 1985).

Abua Bakr al-Kalabadzi, AX-Ta aruf li Madzhab Abl al-Tashawwnf,
(Mesir: t.p., 1969).

Al-Ghazali, Misykat al-Anwar, ed. Afifi (Kairo: Dar al-Qaumiyah,
1964).

, Skeptisme  al-Ghazali, ter. A Khudori Soleh
(Malang: UIN Press, 2009).
, Ihya’ ‘Ulsim al-Din (Kairo: Bab al-Halabi, 1334 H).

246 Ulumnna, Volume X1V Nomor 2 Desember 2010



A. Khudorti Soleh, Mencermati Epistemologi Tasawuf

Harold H. Titus dkk., Persoalan-Persoalan Filsafat, ter. HM Rasjidi
(Jakarta: Bulan Bintang, 1984).

Henry Corbin, History of Islamic Philosophy (New York: Colombia
University Press, 1993).

Husein Nast, Tasawuf Dulu & Sekarang, ter. Abd Hadi (Jakarta:
Pustaka Firdaus, 1994).

Ibn Arabi, Futihat al-Makiyyah, 111 (Beirut: Dar Shadir, t.t.).

, Fushish al-Hikam (Beirut: Dar al-Kutub al-
Arabiyyah, 1946).

, Turjuman alAsywdaq (Beirut: Dar al-Kutub al-
Arabiyyah, t.th.).

,Lafsir Ibn Arabi, 11 (Kairo: Bulaq, 1867).

Louis Kattsoff, Pengantar Filsafat, ter. Suharsono (Yogyakarta:
Tiara Wacana, 1996).

Mastuki, “Neo-Sufisme di Nusantara Kesinambungan dan
Perubahan,” Ulum al-Qur'an, no. 6/ VII/ 1997.

Mehdi Hairi Yazdi, Imn Hudburi, ter. Ahsin M. (Bandung:
Mizan, 1994).

Muhammad ‘Abid al-JAbiri, Bunyah al-Agl al-Arabi (Beirut: al-
Markaz al-Tsaqafi al-Arabi, 1993).

Muthahhari, Falsafah Kenabian (Bandung: Pustaka Hidayah,
1991).

Nicholson, F7 al-Tashawwuf al-Islimi wa al-Tarikhub, ter. Afifi dari
bahasa Inggris ke Arab (Kairo: Lajnah al-Taklif wa al-
Tarjamah, 1974).

Parvis Morewedge, Islamic Philosophy and Mysticismt (New York:
Caravan Books, 1981).

Qusyairi, a/-Risdlah (Beirut, Dar al-Fikr, t.t.).

, Lathd'if al-Isyarit, ed. Ibrahim Basyuni(Kairo: al-
Har’ah al-Mishriyyah, 1981).

Simuh, Tasawuf & Perkembangannya dalam Islam (Jakarta: Rajawali
Press, 1997).

Steven K. Katz, Mysticism and Philosophical Analysis (London:
Sheldon Press, 1998).

Thabathabai, “Pengantar”, dalam Muthahhati, Menapak [alan
Spiritual, ter. Nasrullah (Bandung: Pustaka Hidayah, 1995).

Ulnmnna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 247



A. Khudorti Soleh, Mencermati Epistemologi Tasawuf

William James, he VVerievities of Religions Experience (New York:
1930).

Wittgenstein, Philosophical Investigations, ter. Anscombe (New
York: t.p., 1968).

248 Ulummnna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010



	00b Daftar Isi XIV_1_2010_ed 311210.pdf
	Mencermati Epistemologi Tasawuf.pdf

