


 ISI 

 
 
 
TRANSLITERASI 

ARTIKEL 

 

A. Khudori Soleh Mencermati Epistemologi  

Tasawuf   227-248 

Miftahul Huda Epistemologi Tasawuf dalam  

Pemikiran Fiqh al-Sya‟rani  249-270 

Mutawalli Teologi Sufistik  

Syaikh al-Akbar Ibn  „Arabi  271-298 

Sururin Perempuan dalam Lintasan  

Sejarah Tasawuf  299-322 

Hamidah Gerakan Petani Banten:  
Studi terhadap Konfigurasi Sufisme  

Awal Abad XIX  323-340 

Hadarah Rajab Implementasi Nilai-Nilai Sufisme  
Tarekat Naqsyabandiyah  

di Sulawesi Selatan  341-368 

Imam Amrusi Jailani Tarekat “Semi Mandiri”: Prototipe Ritual 

Masyarakat Pedesaan Madura  369-388 

Yusno Abdullah Otta Tasawuf dan Perubahan Sosial  389-412 

Tri Astutik Haryati&  Tasawuf dan Tantangan  

Mohammad Kosim Modernitas  413-428 

 

INDEKS 



PEDOMAN TRANSLITERASI 
 
 
 

Arab 
 

Latin 

 

Arab 

 

Latin 

 a = ا

 

 f = ف

 b = ب

 

 q = ق

 t = ت

 

 k = ك

 ts = ث

 

 l = ل

 j = ج

 

 m = م

 h = ح

 

 n = ن

 kh = خ

 

 w = و

 d = د

 

 h = ه

 dz = ذ

 

 ’ = ء

 r = ر

 

 y = ي

 z = ز

 s = س    

 sy = ش    

 
Untuk Madd 
dan Diftong ص = sh 

 dl = ض 

 

 â (a panjang) = آ

 th = ط

 

 î  (i panjang) = إي

 zh = ظ

 

 û (u panjang) = أو

 ‘ = ع

 

 aw = او

 gh = غ

 

 ay = أي

 
 



Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 227 

MENCERMATI EPISTEMOLOGI TASAWUF 

A. Khudori Soleh* 
__________________________________________________ 

Abstract: Irfani, which has been developed and used in Sufism, is one of 
Islamic epistemologies well known in Islamic tradition in addition to bayani and 
burhani. Unlike bayani, which is based on scripture, and burhani, which is built 
on reason and logic, irfani builds on gnosis as its method of acquiring knowledge. 
The knowledge is transmitted directly from God and implanted in one’s heart 
without intermediary of logic and analysis. Such transmission occurs only through 
spiritual paces (maqâmât) and inner experience (hal). The irfani knowledge is 
classified into two categories: the unsaid and the said knowledge. The unsaid 
knowlege can only be exclusively understood by the person gaining it as 
extraordinary spiritual experience. Meanwhile, the said knowledge can be acquired 
through two ways: qiyas irfani and shattah. Unlike qiyas bayani that puts 
scripture as the origin and empirical experience as the branch, qiyas irfani places 
scripure as the branch of empirical spiritual experience 

Abstrak: Epistemologi irfânî yang dikembangkan dan digunakan dalam 
tasawuf adalah salah satu sistem penalaran yang dikenal dalam tradisi keilmuan 
Islam, di samping bayânî dan burhânî. Berbeda dengan bayânî yang 
mendasarkan diri pada teks suci dan burhânî yang mengandalkan kekuatan 
dan aturan logis, ‗irfânî mendasarkan pengetahuannya pada kasyf, 
terlimpahnya pengetahuan secara langsung dari Tuhan ke dalam hati tanpa 
perantara, tanpa analisis, dan olah logika. Cara pencapaiannya adalah dengan 
olah ruhani lewat tahapan-tahapan spiritual tertentu (maqâmât) dan pengalaman 
batin tertentu (hâl). Pengetahuan yang diterima dibagi dalam dua kategori: 
pengetahuan yang tidak terkatakan dan pengetahuan yang terkatakan. 
Pengetahuan yang tidak terkatakan hanya dapat dipahami oleh yang 
bersangkutan sebagai pengalaman spiritual yang luar biasa, sedangkan 
pengetahuan yang terkatakan disampaikan lewat dua cara: qiyâs ‗irfân dan 
syathah. Namun, berbeda dengan qiyâs bayân yang meletakkan teks suci 
sebagai pokok (ashl) dan pengalaman empirik sebagai cabang (far’), qiyâs 
‗irfân justru menempatkan pengalaman spiritual sebagai pokok (ashl) dan teks 
suci sebagai cabang (far‘). 

Keywords: Zuhud, Kasyf, Maqâmât, Qiyâs ‘Irfân, Syathahât. 

                                                 
*Penulis adalah dosen Studi Filsafat Islam pada Universitas Islam Negeri 

(UIN) Maliki Malang. email: khudori_uin@yahoo.com. 



A. Khudori Soleh, Mencermati Epistemologi Tasawuf 
___________________________________________________________ 

228 Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 

EPISTEMOLOGI sufi atau yang dikenal sebagai epistemologi ‗irfân 
adalah salah satu model penalaran yang dikenal dalam tradisi 
keilmuan Islam, di samping bayânî dan burhânî. Epistemologi ini 
dikembangkan dan digunakan dalam masyarakat sufi. Berbeda 
dengan epistemologi burhânî yang dikembangkan oleh para 
filosof atau epistemologi bayânî yang dikembangkan dan 
digunakan dalam keilmuan-keilmuan Islam pada umumnya.1  

Istilah ‗irfân sendiri dari kata dasar bahasa Arab ‘arafa adalah 
semakna dengan ma’rifat, berarti pengetahuan, tetapi berbeda 
dengan ilmu (`ilm). 2  ‗Irfân atau makrifat berkaitan dengan 
pengetahuan yang diperoleh secara langsung dari Tuhan (kasyf) 
lewat olah ruhani (riyâdlah) yang dilakukan atas dasar hub (cinta) 
atau irâdah (kemauan yang kuat), sedangkan ilmu menunjuk pada 
pengetahuan yang diperoleh lewat transformasi (naql) atau 
rasionalitas (aql).  

Dalam perspektif Mehdi Hairi Yazdi, pengetahuan ‘irfân 
inilah yang disebut sebagai ―pengetahuan yang dihadirkan‖ (ilm 
hudlûrî) yang berbeda dengan pengetahuan rasional yang disebut 
sebagai ―pengetahuan yang dicari‖ (ilm muktasab); 3  atau dalam 
perspektif Henri Bergson, pengetahuan ‘irfân ini diistilahkan 
sebagai ―pengetahuan tentang‖ (knowledge of), sebuah 
pengetahuan intuitif yang diperoleh secara langsung, yang 
berbeda dengan ―pengetahuan mengenai‖ (knowledge about), 
sebuah pengetahuan diskursif yang diperoleh lewat perantara, 
baik indera ataupun rasio.4 

Tulisan ini akan mendiskusikan hal-hal yang berkaitan 
dengan epistemologi ‗irfânî  tersebut, yaitu masalah sumber dan 
metode pencapaian pengetahuan, di samping sejarah 
perkembangan dan perbedaan antara ‘irfân dengan etika dan 
filsafat.  

                                                 
1Tentang klasifikasi tiga bentuk epistemologi ini dalam perspektif al-

Jâbirî, lihat Muhammad ‗Âbid al- Jâbirî, Bunyah al-Aql al-Arabî (Beirut: al-
Markaz al-Tsaqâfî al-Arabî, 1993). 

2Ibid., 251. 
3 Yazdi, Ilmu Hudhuri, ter. Ahsin M. (Bandung: Mizan, 1994), 47-8; 

Thabathabai, ―Pengantar‖, dalam Muthahhari, Menapak Jalan Spiritual, ter. 
Nasrullah (Bandung: Pustaka Hidayah, 1995), 10. 

4 Louis Kattsoff, Pengantar Filsafat, ter. Suharsono (Yogyakarta: Tiara 
Wacana, 1996), 144-5. 



A. Khudori Soleh, Mencermati Epistemologi Tasawuf 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 229 

‘Irfân, Etika, dan Filsafat 

Menurut Muthahhari, ‘irfân terdiri atas 2 aspek: praktis dan 
teoretis. Aspek praktis adalah bagian yang mendiskusikan 
hubungan antara manusia dengan alam dan hubungan antara 
manusia dengan Tuhan. Dalam hal ini, ‘irfân praktis menjelaskan 
berbagai kewajiban yang muncul sebagai konsekuensi logis dari 
adanya hubungan-hubungan tersebut yang harus dilakukan 
manusia. Misalnya, orang yang ingin ―mengenal‖ Tuhan harus 
menempuh perjalanan spiritual lewat ―tahapan-tahapan tertentu‖ 
(maqâm) dan kondisi-kondisi batin tertentu (hâl).5  

Bagi kaum ‘irfân, mengenal Tuhan berarti mengenal keesaan-
Nya, mengenal keesaan-Nya berarti memahami bahwa Dia 
adalah satu-satunya wujud yang benar-benar ada karena 
keberadaan sesuatu selain-Nya hanya ilusi belaka. Pemahaman 
ini, menurut kaum sufi, tidak dapat dicapai lewat pemikiran 
rasional, melainkan dengan membersihkan hati dan melakukan 
perjalanan spiritual; setelah mencapai tingkatan tertentu, 
seseorang tidak akan melihat sesuatu yang lain, kecuali Allah.6 

Kajian ‘irfân praktis yang mendiskusikan tentang kewajiban-
kewajiban yang harus dilakukan oleh seseorang mirip dengan 
ilmu etika. Namun, kedua bidang ilmu ini berbeda dalam tiga 
hal.7 Pertama, ‘irfân  tidak hanya berbicara tentang dirinya sendiri 
dan dunia, tetapi juga berbicara tentang hubungan manusia 
dengan Tuhan, sedangkan etika tidak berbicara tentang 
hubungan manusia dengan Tuhan, kecuali etika yang berasal dari 
agama. Kedua, dalam proses pembinaan jiwa atau spiritual, ‘irfân 
menuntut adanya tahapan-tahapan perilaku yang harus diikuti 
secara ketat dan disiplin, sedangkan dalam etika tidak adanya 
ketentuan tersebut. Jika pembinaan moral ini diumpamakan 
seperti membenahi dan menghiasi rumah, ‘irfân menuntut 
adanya urutan tertentu dalam prosesnya, sedangkan etika tidak 
menuntut demikian sehingga dapat dilakukan dari sisi dan sudut 
mana pun. Ketiga, unsur spiritual dalam etika sangat terbatas, 
sedangkan unsur spiritual dalam ‘irfân sangat luas. 

                                                 
5Muthahhari, Menapak... , 20. 
6Ibid., 21. 
7Ibid., 22. 



A. Khudori Soleh, Mencermati Epistemologi Tasawuf 
___________________________________________________________ 

230 Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 

Aspek teoretis ‘irfân mendiskusikan hakekat semesta, 
manusia, dan Tuhan sehingga ‘irfân teoretis mempunyai 
kesamaan dengan filsafat yang juga mendiskusikan tentang 
hakekat semesta. Meskipun demikian, ‘irfân tetap tidak sama 
dengan filsafat. Pertama, filsafat mendasarkan argumentasinya 
pada postulat-postulat atau aksioma-aksioma, sedangkan ‘irfân  
mendasarkan argumen-argumennya pada pada visi dan intuisi. 
Kedua, dalam pandangan filsafat, eksistensi alam sama riilnya 
dengan eksistensi Tuhan, sedangkan dalam pandangan ‘irfân, 
eksistensi Tuhan meliputi segala sesuatu dan segala sesuatu 
adalah manifestasi berbagai asma dan sifat-sifat-Nya. Ketiga, 
tujuan tertinggi dalam filsafat adalah memahami alam, sedangkan 
dalam ‘irfân adalah kembali kepada Tuhan, sedemikian rupa 
sehingga tidak ada jarak antara ârif dengan Tuhan. Keempat, 
sarana yang digunakan dalam filsafat adalah rasio dan intelek, 
sedangkan dalam ‘irfân adalah qalb (hati) dan kejernihan jiwa 
yang diperoleh lewat riyâdlah secara terus-menerus.8  

Perbandingan antara ‗Irfân, Etika, dan Filsafat: 

Etika 
‘Irfân 

Filsafat 
Praktis Teoretis 

Membahas 
hubungan 
antarmanusia 
saja. 
 
 
Tidak ada 
tahapan 
tertentu. 
Seseorang 
bisa memilih 
yang harus 
dilakukan. 
Unsur 
spiritualnya 
sangat 
terbatas. 
 

Membahas 
hubungan 
antarmanusia 
dan hubungan 
manusia 
dengan Tuhan. 
Ada tahapan-
tahapan yang 
harus dilalui 
lebih dulu 
untuk menuju 
tujuan akhir. 
 
Unsur 
spiritualnya  
sangat luas. 

Berdasarkan visi dan 
intuisi kemudian 
dikemukakan teori 
secara logis. 
Eksistensi Tuhan 
meliputi semuanya 
dan segala sesuatu 
adalah manifestasi 
sifat-Nya. 
 
Capaian tertinggi 
manusia adalah 
kembali kepada asal-
usulnya (Tuhan). 
Sarana yang dipakai 
adalah qalb (hati) 
dan kesucian jiwa. 
 

Berpijak pada 
postulat-
postulat. 
 
Eksistensi non-
Tuhan sama 
riilnya dengan 
eksistensi 
Tuhan sendiri. 
 
Capaian 
tertinggi 
manusia adalah 
memahami 
semesta. 
Sarana yang 
dipakai adalah 
akal dan 
intelek. 

                                                 
8Ibid., 24. 



A. Khudori Soleh, Mencermati Epistemologi Tasawuf 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 231 

Perkembangan ‘Irfân 

Perkembangan ‘irfân, secara umum, bisa dibagi dalam lima 
fase. Pertama, fase pembibitan, terjadi pada abad I H. Pada masa 
ini, apa yang disebut ‘irfân baru ada dalam bentuk laku zuhd 
(askestisme). Kenyataan ini, menurut Thabathabai, karena para 
tokoh ‘irfân yang dikenal sebagai orang-orang suci tidak 
berbicara tentang ‘irfân secara terbuka meskipun mengakui 
bahwa mereka dididik dalam spiritualitas oleh Rasul atau para 
sahabat.9 Karakter askestisme periode ini adalah (1) berdasarkan 
ajaran al-Qur`an dan Sunnah, yakni menjauhi hal-hal duniawi 
demi meraih pahala dan menjaga diri dari neraka, (2) bersifat 
praktis, tanpa ada perhatian untuk menyusun teori atas praktek-
praktek yang dilakukan, dan (3) motivasi zuhd-nya adalah rasa 
takut, yakni rasa takut yang muncul dari landasan amal 
keagamaan secara sungguh-sungguh.10 

Kedua, fase kelahiran, terjadi pada abad II H. Pada masa ini, 
beberapa tokoh ‘irfân mulai berbicara terbuka tentang ‘irfân. 
Karya-karya tentang ‘irfân juga mulai ditulis, diawali Ri`âyat 
Huqûq al-Lâh karya Hasan Basri (642-728 M.) yang dianggap 
sebagai tulisan pertama tentang ‘irfân, kemudian diikuti Mishbah 
al-Syarî`ah karya Fudlail ibn ‗Iyadl (w. 803 M.). Laku askestisme 
juga berubah. Jika awalnya dilakukan atas dasar takut dan 
mengharap pahala, dalam periode ini, di tangan Rabiah 
Adawiyah (w. 801 M.),  zuhd dilakukan atas dasar cinta kepada 
Tuhan, bebas dari rasa takut atau harapan mendapat pahala. 
Menurut Nicholson, zuhd ini adalah model perilaku ‘irfân yang 
paling dini atau ‘irfân periode awal.11 

Ketiga, fase pertumbuhan, terjadi pada abad III-IV H. Sejak 
awal abad III H., para tokoh ‘irfân mulai menaruh perhatian 
terhadap hal-hal yang berkaitan dengan jiwa dan tingkah laku, 
sehingga ‘irfân menjadi ilmu moral keagamaan (akhlâq). 
Pembahasan masalah ini, lebih lanjut, mendorong mereka untuk 

                                                 
9Thabathabai, Pengantar..., 11. 
10Abu al-Wafa Taftazani, Sufi Dari Zaman ke Zaman, ter. Rafi Usmani 

(Bandung: Pustaka, 1985), 89-90. 
11 Nicholson, Fî al-Tashawwuf al-Islâmî wa al-Târîkhuh, ter. Afifi dari 

bahasa Inggris ke Arab (Kairo: Lajnah al-Taklîf wa al-Tarjamah, 1974), 112.  



A. Khudori Soleh, Mencermati Epistemologi Tasawuf 
___________________________________________________________ 

232 Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 

membahas soal pengetahuan intuitif berikut sarana dan 
metodenya, tentang Dzat Tuhan dan hubungan-Nya dengan 
manusia atau hubungan manusia dengan-Nya, yang kemudian 
disusul perbincangan tentang fanâ’ (ecstasy), khususnya oleh Abû 
Yâzid al-Busthâmî (w. 877 M.) dan hulûl (imanensi Tuhan dalam 
manusia) oleh al-Hallaj (858-913 M.). Dari perbincangan-
perbincangan seperti ini kemudian tumbuh pengetahuan ‘irfân , 
seperti al-Lum`ah fî al-Tashawwûf yang ditulis Abû Nashr Sarraj al-
Thûsî ( w. 988 M.) dan Quthb al-Qulûb karya Abû Thâlib al-
Makkî (w. 996 M.).12 

Bersamaan itu, sejumlah tokoh ‘irfân, seperti Sirri al-Saqathî 
(w. 867 M.), Abû Sa‘îd al-Kharraz (w. 895 M), dan Junaid al-
Baghdâdî (w. 910 M), juga mempunyai banyak murid. Menurut 
Taftazani, inilah cikal bakal bagi terbentuknya tarikat-tarikat sufi 
dalam Islam, di mana sang murid menempuh pelajaran dasarnya 
secara formal dalam suatu majlis. Dalam tariqat ini, sang murid 
mempelajari tata tertib ‘irfân, teori maupun prakteknya.13 

Pada fase ini, ‘irfân telah mengkaji soal moral, tingkah laku 
dan peningkatannya, pengenalan intuitif langsung pada Tuhan, 
kefanaan dalam Realitas Mutlak, dan pencapaian kebahagiaan, di 
samping penggunaan simbol-simbol dalam pengungkapan 
hakekat realitas-realitas yang dicapai ‘irfân, seperti yang dilakukan 
Dzu al-Nûn al-Mishrî (796-861 M.). 14  Meskipun demikian, 
kecenderungan umum fase ini masih pada psiko-moral, belum 
pada tingkat metafisis. Ide-ide metafisis yang ada belum 
terungkap secara jelas. Karena itu, Nicholson menyatakan bahwa 
dari segi teoretis dan praktis, kaum arif fase ini telah merancang 
suatu sistem yang sempurna tentang ‘irfân, tetapi mereka bukan 
filosof dan mereka sedikit menaruh perhatian terhadap problem-
problem metafisika.15 

                                                 
12 Taftazani, Sufi..., 17; Muthahhari, Menapak..., 45-6. Uraian tentang 

istilah-istilah tersebut, lihat Qusyairî, al-Risâlah (Beirut: Dâr al-Fikr, t.t.).  
13Taftazani, Sufi..., 18. 
14 Menurut Abdullah al-Anshari, Dzu al-Nûn al-Mishrî adalah orang 

pertama yang membicarakan ‘irfân dalam term-term simbolis dan alegoris, 

kemudian dikembangkan oleh Junaid al-Baghdâdî dan  disampaikan di atas 
mimbar, secara umum, oleh al-Syiblî (w. 846 M.). Lihat Muthahari, 
Menapak..., 44-5.  

15Nicholson, Fî al-Tashawwuf..., 21.  



A. Khudori Soleh, Mencermati Epistemologi Tasawuf 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 233 

Keempat, fase puncak, terjadi pada abad V H. Pada periode ini 
‘irfân mencapai masa gemilang. Banyak pribadi besar yang lahir 
dan menulis tentang ‘irfân, antara lain, Sa‘îd Abû Khair (w. 1048 
M.) yang menulis Rubâ`iyât, Ibn ‗Utsmân al-Hujwirî (w. 1077 M.) 
menulis Kasyf al-Mahjûb, dan Abd al-Lâh al-Anshârî (w. 1088 M.) 
menulis Manâzil al-Sâ`irîn, salah satu buku terpenting dalam 
‘irfân.  Puncaknya al-Ghazâlî (w. 1111 M.) menulis Ihyâ’ ‘Ulûm al-
Dîn yang  menyelaraskan  tasawuf dan fiqh (‘irfân dan bayânî).16 
Menurut Nicholson dan TJ. de Boer, di tangan al-Ghazâlî, ‘irfân  
menjadi jalan yang jelas karakternya untuk mencapai pengenalan 
serta kefanaan dalam tauhid dan kebahagiaan.17 

Kelima, fase spesikasi, terjadi abad VI dan VII H. Berkat 
pengaruh pribadi al-Ghazâlî yang besar, ‘irfân menjadi semakin 
dikenal dan berkembang dalam masyarakat Islam. Ini memberi 
peluang bagi tokoh sufi untuk mengembangkan tarikat-tarikat 
dalam rangka mendidik murid mereka, seperti yang dilakukan A. 
Rifai (w. 1174 M.), ‗Abd al-Qâdir al-Jailânî (w. 1253 M), Abû al-
Syâdlilî (w. 1258 M), Abû ‗Abbâs al-Mursî (w. 1287 M), dan Ibn 
Athâillah al-Iskandarî(w. 1309 M.). Namun, bersamaan dengan 
itu, di sisi lain, muncul pula tokoh-tokoh yang berusaha 
memadukan ‘irfân dengan filsafat, khususnya neo-platonisme, 
sehingga melahirkan filsafat illuminatif atau ‘irfân teoretis, seperti 
yang dilakukan oleh Suhrawardi (w. 1191 M.) lewat karyanya 
yang terkenal, Hikmah al-Isyrâq, Ibn Arabî (w. 1240 M.), Umar 
ibn Faridl (w. 1234 M.), dan Ibn Sab`in al-Mursî (w. 1270 M.). 
Mereka banyak memiliki teori mendalam tentang jiwa, moral, 
pengetahuan, wujud, dan lainnya yang sangat bernilai bagi kajian 
‘irfân dan filsafat berikutnya.18 Bahkan, jika tokoh sebelumnya 
hanya menulis tentang bagaimana persiapan menerima 
pengetahuan, menurut Mehdi H. Yazdi,19 Suhrawardi dan Ibn 
Arabî di atas justru yang memelopori penulisan pengalaman 
mistik yang disebut pengetahuan ‘irfân. 

Pada fase ini, secara epistemologis, ‘irfân telah terpecah 
(terspesifikasi) dalam dua aliran: (1) ‘irfân Sunni-–menurut istilah 

                                                 
16Muthahari, Menapak..., 46-8. 
17Nicholson, Fî al-Tashawwuf ..., 84; Taftazani, Sufi ..., 184. 
18Ibid., 18-9.  
19Lihat Mehdi Yazdi, Ilmu ..., 47. 



A. Khudori Soleh, Mencermati Epistemologi Tasawuf 
___________________________________________________________ 

234 Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 

Taftazani—yang cenderung pada perilaku praktis (etika) dalam 
bentuk tarikat-tarikat dan (2) ‘irfân teoretis yang didominasi 
pemikiran filsafat. Di samping itu, dalam pandangan al-Jâbirî, 
ditambah aliran kebatinan yang didominasi aspek mistik.20  

Keenam, fase kemunduran yang terjadi sejak abad VIII H. 
Sejak abad VIII H. itu, ‘irfân Sunni tidak mengalami 
perkembangan berarti. Pada masa itu  ‘irfân Sunni justru 
mengalami kemunduran. Para tokohnya lebih cenderung pada 
pemberian komentar dan ikhtisar atas karya-karya terdahulu. 
Mereka lebih menekankan bentuk ritus dan formalisme, yang 
terkadang mendorong mereka menyimpang dari substansi 
ajarannya sendiri. Para pengikut memang semakin bertambah. 
Akan tetapi, di sana tidak muncul pribadi unggul yang mencapai 
kedudukan ruhaniyah terhormat seperti pada pendahulunya.21 

‘Irfân teoretis yang umumnya ada di kalangan Syiah dan 
bersatu dengan pemikiran filsafat tetap berkembang pesat. Di 
tanah air sendiri, pemikiran wahdat al-wujûd Ibn Arabî yang 
termasuk ‘irfân teoretis dikembangkan oleh tokoh-tokoh, antara 
lain, Hamzah Fansuri (w. 1590 M.) dan Syamsuddin Sumatrani 
(w. 1639 M.) yang dikenal dengan ajaran ―martabat tujuh‖.22 

Sumber Pengetahuan 

Pengetahuan ‘irfân tidak didasarkan atas teks seperti bayânî, 
juga tidak atas kekuatan rasional seperti burhânî, tetapi pada kasyf, 
tersingkapnya rahasia-rahasia realitas oleh Tuhan. Karena itu, 
pengetahuan ‘irfânî tidak diperoleh berdasarkan analisis teks atau 
keruntutan logika, tetapi berdasarkan atas terlimpahnya 
pengetahuan secara langsung dari Tuhan, ketika qalb (hati) 
sebagai sarana pencapaian pengetahuan ‘irfân siap untuk 
menerimanya. Oleh karena itu, diperlukan persiapan-persiapan 
tertentu sebelum seseorang mampu menerima limpahan 
pengetahuan secara langsung tersebut. Persiapan yang dimaksud 
sebagaimana yang telah disinggung di atas adalah bahwa 

                                                 
20Al-Jâbirî, Bunyah..., 269. 
21Taftazani, Sufi..., 20. 
22Tentang proses transmisi pemikiran dari Ibn Arabî kepada Hamzah 

Fansuri, lihat Mastuki, ―Neo-Sufisme di Nusantara Kesinambungan dan 
Perubahan,‖ Ulum al-Qur’an, no. 6/ VII/ 1997. 



A. Khudori Soleh, Mencermati Epistemologi Tasawuf 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 235 

seseorang harus menempuh perjalanan spiritual lewat ―tahapan-
tahapan tertentu‖ (maqâm) dan mengalami kondisi-kondisi batin 
tertentu (hâl).23 

Setidaknya ada tujuh tingkatan (maqâmât) yang harus dilalui 
oleh seseorang. 24  Pertama, taubat, yaitu meninggalkan segala 
perbuatan yang kurang baik disertai penyesalan yang mendalam 
untuk kemudian menggantinya dengan perbuatan-perbuatan 
baru yang terpuji. Perilaku taubat ini sendiri terdiri atas beberapa 
tingkatan. Pertama-tama, taubat dari perbuatan-perbuatan dosa 
dan makanan haram, kemudian taubat dari ghaflah (lalai 
mengingat Tuhan), dan puncaknya taubat dari klaim bahwa 
dirinya telah melakukan taubat. Menurut al-Qusyairî, 25  taubat 
adalah landasan dan tahapan pertama bagi perjalanan spiritual 
berikutnya. Jika seseorang tidak berhasil membersihkan dirinya 
pada tahapan ini, ia akan sulit untuk naik pada jenjang 
berikutnya. 

Kedua, wara`, yaitu menjauhkan diri dari segala sesuatu yang 
tidak jelas statusnya (syubhât). Dalam tasawuf, wara’ ini terdiri atas 
dua tingkatan, lahir dan batin. Wara’ lahir berarti tidak 
melakukan sesuatu, kecuali untuk beribadah kepada Tuhan, 
sedangkan wara’ batin adalah tidak memasukkan sesuatu apa pun 
dalam hati, kecuali Tuhan.  

Ketiga, zuhud, tidak tamak dan tidak mengutamakan 
kehidupan dunia. Ini lebih serius dan lebih tinggi dibanding 
tingkat sebelumnya karena di sini tidak hanya menjaga dari yang 
syubhat, bahkan juga yang halal. Meskipun demikian, zuhud 
bukan berarti meninggalkan harta sama sekali. Menurut al-

                                                 
23 Dalam pandangan Suhrawardi, pengetahuan ini melalui empat 

tahapan, yakni persiapan, penerimaan, pembentukan konsep dalam pikiran, 
dan penuangan dalam bentuk tulisan. Parvis Morewedge, Islamic Philosophy 
and Mysticism (New York: Caravan Books, 1981), 177. 

24Al-Qusyairî (w. 1072 M.) mencatat ada 49 tahapan yang harus dilalui; 
Abû Sa‘îd ibn Abû al-Khair sebagaimana dikutip Husein Nasr mencatat 40 
tahapan; Abû Nashr al-Thûsî mencatat 7 tingkatan, sedangkan Thabathabai 
menulis 24 jenjang. Lihat, al-Qusyairî, al-Risâlah (Beirut: Dâr al-Khair, t.t.), 
89-350; Husein Nasr, Tasawuf Dulu & Sekarang, ter. Abd Hadi (Jakarta: 
Pustaka Firdaus, 1994), 89-96; Simuh, Tasawuf & Perkembangannya dalam 
Islam (Jakarta: Rajawali Press, 1997), 49-72; Muthahhari, Menapak..., 120-55. 

25Al-Qusyairî, al-Risâlah..., 91-3. 



A. Khudori Soleh, Mencermati Epistemologi Tasawuf 
___________________________________________________________ 

236 Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 

Syiblî, 26  seseorang tidak dianggap zuhud jika hal itu terjadi 
lantaran ia memang tidak mempunyai harta. Zuhud adalah 
bahwa hati tidak tersibukkan oleh sesuatu apa pun, kecuali 
Tuhan (meski di sana ada banyak kekayaan). Semuanya tidak 
berarti di hatinya dan tidak memberi pengaruh dalam 
hubungannya dengan Tuhan. 

Keempat, faqir, yakni mengosongkan seluruh pikiran dan 
harapan dari kehidupan masa kini dan masa yang akan datang, 
dan tidak menghendaki sesuatu apa pun, kecuali Tuhan swt. 
sehingga ia tidak terikat dengan apa pun dan hati tidak 
menginginkan sesuatu pun. Dengan demikian, jika pada tingkat 
wara’ seseorang berusaha meninggalkan perkara syubhat, pada 
tingkat zuhud mulai meninggalkan segala keinginan yang bersfat 
duniawi, maka pada tingkat ini sudah pada puncaknya, 
mengosongkan hati dari seluruh ikatan, kecuali pada Tuhan. 
Tingkat faqir merupakan realisasi dari upaya penyucian hati 
secara keseluruhan dari segala yang selain Tuhan (tathhîr al-qalb bi 
al-kulliyah `anmâ siwâ al-Lâh).  

Kelima, sabar, yakni menerima segala cobaan atau bencana 
dengan rela, tanpa menunjukkan rasa kesal atau marah. Menurut 
al-Junaidî, sabar berarti rela menanggung beban, kesulitan, 
kesempitan, dan sejenisnya semata-mata demi untuk mendapat 
ridla Allah swt. hingga saat-saat sulit tersebut berlalu.  

Keenam, tawakkal, percaya atas segala apa yang ditentukan 
Tuhan. Tahap awal dari tawakkal adalah menyerahkan diri pada 
Tuhan laksana mayat di hadapan orang yang memandikan. 
Namun, menurut Qusyairî, 27  hal ini bukan berarti fatalisme 
(jabariyah) karena tawakkal adalah kondisi dalam hati dan itu 
tidak menghalangi seseorang untuk bekerja mencari nafkah demi 
kelangsungan hidupnya. Begitu pula sebaliknya, apa yang 
dikerjakan tidak menafikan tawakkal dalam hatinya sehingga jika 
mengalami kesulitan ia akan menyadari bahwa itu berarti taqdir-
Nya dan jika berhasil berarti atas kemudahan-Nya.  

                                                 
26Abû Bakr al-Kalabadzî, Al-Ta`aruf li Madzhab Ahli al-Tashawwuf (Mesir: 

t.p., 1969), 112; Abd Hakîm Hasan, Al-Tashawwuf fî al-Syi`r al-Arabî (Mesir: 
t.p., 1954), 24.  

27Al-Qusyairî, al-Risâlah..., 163. 



A. Khudori Soleh, Mencermati Epistemologi Tasawuf 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 237 

Tujuh, ridla, yakni hilangnya rasa ketidaksenangan dalam hati 
seseorang.  Dengan demikian, yang tersisa dalam hati seseorang 
hanya gembira dan suka cita terhadap segala apa yang diberikan 
dan ditentukan Tuhan kepadanya. Al-Sarrâj menyatakan bahwa 
ridla merupakan tahap paling akhir dari seluruh rangkaian 
maqâmât. 

Setelah memperoleh tingkat tertentu dalam spiritual, 
seseorang akan mendapatkan limpahan pengetahuan langsung 
dari Tuhan secara illuminatif atau noetic yang diistilahkan dengan 
kasyf. Dalam kajian filsafat Mehdi Yazdi, pada tahap ini, 
seseorang akan mendapatkan realitas kesadaran diri yang 
demikian mutlak (kasyf) sehingga dengan kesadaran itu ia mampu 
melihat realitas dirinya sendiri (musyâhadah) sebagai objek yang 
diketahui.  

Realitas kesadaran dan realitas yang disadari tersebut, karena 
bukan objek eksternal, keduanya bukan sesuatu yang berbeda, 
tetapi merupakan eksistensi yang sama sehingga objek yang 
diketahui tidak lain adalah kesadaran yang mengetahui itu 
sendiri, begitu pula sebaliknya (ittihâd). 28  Sedemikian rupa, 
sehingga dalam perspektif epistemologis, pengetahuan ‘irfânî  ini 
tidak diperoleh melalui representasi data-data indera apa pun, 
bahkan objek eksternal sama sekali tidak berfungsi dalam 
pembentukan gagasan umum pengetahuan ini. Pengetahuan ini 
justru terbentuk melalui univikasi eksistensial yang oleh Mehdi 
Yazdi disebut ―ilmu hudluri‖ atau pengetahuan swaobjek (self-
object-knowledge), atau jika dalam teori permainan bahasa (language 
game) Wittgenstein, pengetahuan ‘irfânî  ini tidak lain adalah 
bahasa ―wujud‖ itu sendiri.29 

Metode Pengungkapan 

Ketika seseorang telah mencapai tingkatan spiritual tertentu, 
ia akan mengalami kesadaran diri (kasyf) sedemikian rupa 

                                                 
28Yazdi, Ilmu ..., 51-3. Dalam bahasa sufisme, kasyf adalah kesadaran hati 

akan sifat-sifat kebenaran; musyâhadah adalah penyaksian hati atas realitas 
kebenaran, sedangkan ittihâd adalah penyatuan hati (diri) dengan realitas 
kebenaran itu sendiri. Lihat al-Qusyairî, al-Risâlah..., 75. 

29 Yazdi, Ilmu..., 73-4; Wittgenstein, Philosophical Investigations, ter. 
Anscombe (New York:t.p., 1968), paragrap, 247. 



A. Khudori Soleh, Mencermati Epistemologi Tasawuf 
___________________________________________________________ 

238 Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 

sehingga mampu melihat dan memahami realitas diri dan 
hakekat yang ada sedemikian jelas dan gamblang (musyâhadah). 
Ini adalah puncak kesadaran dan limpahan pengetahuan yang di 
dapat dari proses panjang epistemologi ‘irfân.  

Karena pengetahuan ‘irfânî bukan masuk tatanan konsepsi 
dan representasi, tetapi terkait dengan kesatuan simpleks 
kehadiran Tuhan dalam diri dan kehadiran diri dalam Tuhan,  
tidak semua pengalaman dan pengetahuan yang begitu jelas 
gamblang tersebut dapat diungkapkan. Oleh karena itu, 
beberapa pengkaji masalah ‘irfân membagi pengetahuan ini 
dalam 2 tingkatan:30  
(a) pengetahuan tak terkatakan dan 
(b) pengetahuan yang terkatakan, yang terbagi dalam 3 bagian, 

yaitu pertama, pengetahuan ‘irfân yang disampaikan oleh 
pelaku sendiri; kedua, pengetahuan ‘irfân yang disampaikan 
oleh orang ketiga, tetapi masih dalam satu tradisi dengan 
yang bersangkutan (orang Islam menjelaskan pengalaman 
dan pengetahuan ‘irfân orang Islam yang lain), dan ketiga, 
pengetahuan ‘irfân yang disampaikan orang ketiga, tetapi dari 
tradisi yang berbeda (orang Islam menyampaikan 
pengalaman dan pengetahuan ‘irfân tokoh nonmuslim atau 
sebaliknya). 

Persoalannya, bagaimana pengalaman dan pengetahuan ‘irfân  
yang bersifat spiritual tersebut dapat diungkapkan? Pengalaman 
dan pengetahuan spiritual tersebut disampaikan lewat beberapa 
cara. Pertama, diungkapkan dengan cara yang disebut sebagai 
i`tibâr atau qiyâs ‘irfân. Yang dimaksud dengan i`tibâr atau qiyâs 
‘irfân adalah analogi pengetahuan spiritual dengan pengetahuan 
zahir, atau analogi makna batin yang ditangkap dalam kasyf 
kepada makna zahir yang ada dalam teks.31 Sebagai contoh, qiyas 
yang dilakukan kaum Syiah yang menyakini keunggulan keluarga 
Imam Ali ra. atas Qs. al-Rahmân (55), 19-22, ―Dia membiarkan 
dua lautan mengalir dan bertemu; di antara keduanya ada batas 
yang tidak terlampaui dan dari keduanya keluar mutiara dan 

                                                 
30 Yazdi, Ilmu ..., 245-68; William James, The Verievities of Religious 

Experience (New York: t.p., 1936), 271-72; Steven K. Katz, Mysticism and 
Philosophical Analysis (London: Sheldon Press, 1998), 23.  

31Al-Jâbirî, Bunyah..., 295-6.  



A. Khudori Soleh, Mencermati Epistemologi Tasawuf 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 239 

marjan‖. Dalam hal ini, Ali dan Fatimah dinisbatkan pada dua 
lautan, Muhammad saw. dinisbatkan pada batas (barzah), 
sedangkan Hasan dan Husein dinisbatkan pada mutiara dan 
marjan.32 

 Barzah   =    Muhammad ,     Dua lautan   =   Ali/Fatimah   
Dua laut     Ali/Fatimah   Mutiara & Marjan   Hasan/Husein 

Contoh lain adalah qiyas yang dilakukan al-Qusyairî atas ayat 
yang sama. Menurutnya,33 dalam hati ini ada dua lautan, yakni 
khauf (takut) dan rajâ’ (harapan), dan dari sana keluar mutiara 
dan marjan, yakni ahwâl al-shûfiyah dan lathâif al-mutawalliyah. Di 
antara keduanya ada batas yang tak terlampaui, yakni pengawan 
Tuhan atas ini dan itu. Artinya, pengalaman dan pengetahuan 
‘irfân tentang khauf dan rajâ’ dinisbatkan pada kata ‗bahrain’ (dua 
lautan), sedang ahwâl dan lathâ’if dinisbatkan pada mutiara dan 
marjan. 

Khauf/Raja‘  via     Dua lautan 

Ahwâl/Lathâ‘if         Mutiara/Marjan 

Berdasarkan atas proses qiyâs ‘irfân yang demikian, ia berarti 
tidak sama dengan qiyâs bayânî atau silogisme. Qiyâs ‘irfân  
berusaha menyesuaikan pengalaman atau pengetahuan yang 
diperoleh lewat kasyf dengan teks sehingga yang terjadi adalah 
qiyâs al-ghaib `alâ al-syâhid, bukan qiyâs al-far’ alâ al-ashl 
sebagaimana yang dilakukan dalam fiqh. Dengan kata lain, zahir 
teks dijadikan furû’ (cabang), sedangkan pengalaman atau 
pengetahuan spiritual yang dihasilkan dalam kasyf sebagai ashl 
(pokok). Oleh karena itu, qiyâs ‘irfân atau i`tibâr tidak 
memerlukan persyaratan illat atau pertalian antara lafal dan 
makna (qarînah lafzhiyyah `an ma`nawiyyah) sebagaimana yang ada 
dalam qiyâs bayân, tetapi hanya berpedoman pada isyarat 
(petunjuk batin).34 

                                                 
32Ibid., 306. 
33 Al-Qusyairî, Lathâ’if al-Isyârât, III, ed. Ibrâhîm Bâsyunî (Kairo: al-

Hai‘ah al-Mishriyyah, 1981), 507. 
34Al-Jâbirî, Bunyah…, 274. 



A. Khudori Soleh, Mencermati Epistemologi Tasawuf 
___________________________________________________________ 

240 Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 

Metode analogi seperti di atas, sebagaimana dikemukakan 
oleh al-Jâbirî,35 sesungguhnya juga dikenal dalam pemikiran di 
Barat, yakni dalam aliran filsafat esoterik, yang disebut analogi 
intuitif. Akan tetapi, dalam analogi filsafat esoterik, 
perbandingan bukan dilakukan atas dasar kesamaan, tetapi 
karena adanya keterpengaruhan.  Al-Jâbirî menyatakan bahwa 
dengan tidak adanya kesetaraan atau kesamaan di antara dua hal 
yang dianalogikan berarti analogi (qiyâs) yang dilakukan di Barat 
tersebut telah jatuh.36  

Menggunakan metode analogi Barat seperti itu untuk 
menganalisis pengetahuan ‘irfân Islam, seperti yang dilakukan al-
Jâbirî sendiri dan beberapa tokoh lain, sesungguhnya juga patut 
dipertanyakan. Kesimpulan mereka biasanya adalah bahwa 
pengetahuan ‘irfân yang dibangun di atas dasar qiyas bukan 
sesuatu yang luar biasa, tetapi hanya kreativitas akal yang 
didasarkan atas imajinasi. Lebih lanjut, ‘irfân akhirnya hanya 
dinilai sebagai filsafatisasi mitos-mitos yang tidak memberikan 
kontribusi apa pun terhadap pembangunan masyarakat.37  

‘Irfânî Islam sama sekali berbeda dengan mistik di Barat 
meskipun dalam beberapa bagian ada kesamaan. Pengetahuan 
‘irfân  lebih berkaitan dengan kebersihan jiwa, rasa, dan 
kayakinan hati, sementara mistik Barat kurang berkaitan dengan 
semua itu dan lebih positivistik. Oleh karena itu, menggunakan 
alat ukur mistik Barat untuk menganalisis ‘irfân Islam, 
sesungguhnya, tidak berbeda dengan mengukur rasa kepedasan 
cabe dengan melihat warna kulitnya; tidak akan mencapai 
hakekat yang sebenarnya.  

Kedua, pengetahuan ‘irfân diungkapkan lewat simbol-simbol. 
Metode pengungkapan pengetahuan ‘irfân lewat simbol-simbol 
ini seperti yang dilakukan oleh Suhrawardi (w. 1191 M.) dengan 
simbol hierarki cahaya atas hierarki realitas, atau oleh Ibn Arabî 

                                                 
35 Ibid, 376. Di samping analogi intuitif, al-Jâbirî juga menyebutkan 

analogi perhitungan dan analogi kesamaan atau analogi mantiq. Analogi 
perhitungan adalah perbandingan secara matematik, seperti 2/4, 3/6, 4/8, 
dan seterusnya yang masing-masing sama-sama bernilai ½. Analogi mantiq 
adalah perbandingan yang biasanya digunakan untuk menarik sebuah 
kesimpulan deduksi atau induksi. 

36Ibid., 377. 
37Ibid., 378. 



A. Khudori Soleh, Mencermati Epistemologi Tasawuf 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 241 

(w. 1240 M.) yang menggambarkan hubungan antarrealitas yang 
ada dengan sebuah wujud yang berbentuk seperti kipas 
terbentang yang berdiri di atas sebuah karpet. 38  Taftazani 
mengungkapkan bahwa metode kedua ini banyak dilakukan oleh 
tokoh-tokoh dari kalangan sufi falsafi.  Menurut Taftazani, 
mereka mempunyai kelebihan dalam hal ini. Kelebihan itu 
berupa kemampuan menjelaskan pengalaman spiritualnya 
melalui simbol-simbol sehingga menjadi sangat multi-
interpretasi.39  

Mengikuti al-Ghazâlî (w. 1111 M), pengungkapan 
pengetahuan ‘irfân lewat simbol-simbol ini dilakukan 
berdasarkan atas dua alasan: (1) adanya kesulitan untuk 
mengungkapkan dan menjelakan pengalaman-pengalaman 
spiritual yang belum tentu ada padanannya dalam realitas 
empirik, kepada orang lain yang belum pernah mengalamainya. 
Menurut al-Ghazâlî, pengalaman spiritual dalam sufisme ini 
begitu mendalam dan rumit sehingga setiap kata-kata yang 
berusaha menjelaskan pasti akan salah atau tidak tepat; 40  (2)  
pengetahuan ‘irfân sesungguhnya adalah pengetahuan yang 
sangat spesial, terbatas dan ―tertutup‖. Pengetahuan ini tidak 
boleh disampaikan kepada khalayak ramai sebagaimana ilmu-
ilmu muamalah dan syari‘at, melainkan kepada kalangan terbatas 
yang benar-benar mengenal Tuhan dan telah disingkapkan 
rahasia-rahasia spiritual.41 

Ketiga, pengetahuan ‘irfân diungkapkan melalui apa yang 
disebut dengan syathahât. Namun, berbeda dengan qiyâs ‘irfân 
yang dijelaskan secara sadar dan dikaitkan dengan teks, syathahât 
sama sekali tidak mengikuti aturan-aturan tersebut. Syathahât 
lebih merupakan ungkapan lisan tentang perasaan (al-wijdân) 
karena limpahan pengetahuan langsung berasal dari sumbernya 
dan dibarengi dengan pengakuan, seperti ungkapan ―Subhâna 

                                                 
38Husein Nasr, Tiga Pemikir Islam Ibn Sina Suhrawardi Ibn Arabi, ter. A 

Mujahid (Bandung: Risalah, 1986), 88; Afifi, Filsafat Mistik Ibn Arabi, ter. 
Nandi Rahman (Jakarta: GMP, 1989), 160. 

39Taftazani, Sufi ..., 193. 
40Al-Ghazâlî, Skeptisme al-Ghazali, ter. A Khudori Soleh (Malang: UIN 

Press, 2009), 92. 
41Al-Ghazâlî, Ihyâ’ ‘Ulûm al-Dîn, I (Kairo: Bâb al-Halabî, 1334 H), 4.   



A. Khudori Soleh, Mencermati Epistemologi Tasawuf 
___________________________________________________________ 

242 Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 

Ana‖ (Maha Besar Aku) dari Abû Yazîd al-Busthâmî (w. 877 
M.), atau ―Ana al-Haqq‖ (Aku adalah Tuhan) dari al-Hallaj (w. 
913 M.).42  

Ungkapan-ungkapan seperti di atas keluar saat seseorang 
mengalami suatu pengalaman intuitif yang sangat mendalam 
sehingga sering tidak sesuai dengan kaidah teologis maupun 
epistemologis tertentu. Oleh karena itu, ia sering dihujat dan 
dinilai menyimpang dari ajaran Islam yang baku. Meskipun 
demikian, secara umum, syathahât sebenarnya diterima di 
kalangan ‘irfân dan sufi, meskipun di kalangan ‘irfân atau sufi 
Sunni yang biasanya membatasi diri pada aturan syari‘at 
memberikan aturan tertentu. Antara lain, syathahât tersebut harus 
ditakwilkan, yakni ungkapannya harus terlebih dahulu 
dikembalikan pada makna zahir teks sehingga syathahât tidak 
boleh diungkapkan secara ―liar‖ dan berseberangan dengan 
ketentuan syari‘at yang ada. 43 

Persoalannya, di mana hakekat qiyâs ‘irfân, takwil, atau 
syathahât ‘irfân di atas sebab segala sesuatu yang diungkapkan 
para tokoh ‘irfân tersebut ternyata tidak sama meskipun mereka 
sama-sama mengklaim bahwa mereka telah mengalami atau 
mendapat pengetahuan langsung dari realitas mutlak. Mengikuti 
al-Jâbirî, hakekat takwil dan syathah tidak terletak pada makna 
umumnya atau universalitasnya, melainkan justru pada makna 
temporal atau subjektivitasnya. Takwil atau syathah tidak lain 
adalah pemaknaan atau pemahaman atas realitas yang ditangkap 
saat kasyf. Hal itu pasti berbeda pada tiap-tiap orang, sesuai 
dengan kualitas jiwa dan pengalaman sosial budaya yang 
menyertainya.44 

Zahir dan Batin, Nubuwwah dan Walâyah 

Sesuai dengan kajian utama pengetahuan ‘irfân yang bersifat 
spiritual, isu sentral ‘irfân adalah masalah zahir dan batin, bukan 
sebagai konsep yang berlawanan, tetapi sebagai pasangan. 
Menurut Muhasibi (w. 857 M.), al-Ghazâlî (w. 1111 M.), Ibn 
Arabî (w. 1240 M.), juga para tokoh ‘irfân yang lain, teks 

                                                 
42Ibid., 288. 
43Ibid., 290. 
44Ibid., 281. 



A. Khudori Soleh, Mencermati Epistemologi Tasawuf 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 243 

keagamaan (al-Qur`an dan Hadis) tidak hanya mengandung 
makna yang tersurat (zahir), tetapi juga makna yang tersirat 
(batin). Aspek zahir teks adalah bacaannya (tilâwah), sedangkan 
aspek batinnya adalah takwilnya. 45  Jika dianalogikan dengan 
bayânî, konsep zahir-batin ini adalah sama dengan konsep lafal-
makna. Bedanya, dalam epistemologi bayânî, seseorang berangkat 
dari lafal menuju makna, sedangkan dalam ‘irfânî seseorang 
justru berangkat dari makna menuju lafal, dari batin menuju 
zahir, atau dalam bahasa al-Ghazâlî, 46  makna sebagai ashl, 
sedangkan lafal mengikuti makna (sebagai furû`). 

Konsep makna zahir-batin tersebut didasarkan, pertama, al-
Qur`an, Qs. Luqmân (31) : 20, Qs. al-An`âm (6): 120, dan 
khususnya Qs. al-Hadîd (57): 3, yang sekaligus digunakan 
sebagai dasar pijakan metafisisnya; kedua, Hadis, ―Tidak ada satu 
ayat pun dalam al-Qur`an, kecuali di sana mengandung aspek 
zahir dan batin, dan setiap huruf mempunyai had (batas) dan 
mathla` (tampat terbit); 47  ketiga, pernyataan Imam Alî ibn Abî 
Thâlib (w. 660 M.). Menurut Ali ra, al-Qur`an mengandung 
empat dimensi, zahir, batin, had, dan mathla`. Aspek zahir al-
Qur`an adalah tilâwah, aspek batinnya adalah pemahaman, aspek 
had-nya adalah ketentuan halal dan haram, dan matla`-nya adalah 
apa yang dikehendaki Tuhan atas hamba-Nya.48 

Sejalan dengan konsep zahir dan batin tersebut, muncul juga 
apa yang diistilahkan dengan konsep nubuwwah dan walâyah. 
Nubuwwah adalah padanan dari konsep zahir, sedangkan walayah 

                                                 
45Al-Jâbirî, Bunyah..., 275; al-Ghazâlî, Misykât al-Anwâr, ed. Afifi (Kairo: 

Dâr al-Qaumiyah, 1964), 73; Ibn Arabî, Tafsîr Ibn Arabi, II (Kairo: Bulaq, 
1867), 2.   

46Al-Ghazâlî, Misykât... , 65. 
47Ibn ‗Arabî, Tafsîr ..., 2.  Berdasarkan hadis ini, Ibn ‗Arabî menyatakan 

bahwa zahir al-Qur`an adalah tafsir, aspek batinnya adalah takwil, had-nya 
adalah batas kemampuan pemahaman dan mathla`-nya adalah puncak 
pendakian hamba di mana ia menyaksikan Tuhan. Namun, al-Jâbirî 
menyangsikan kesahihan hadis dan tafsir ini karena di bagian lain, Ibn Arabî 
menyatakan bahwa ia memperoleh hadis tersebut lewat kasyf, tidak 
mengikuti rantai perawian sebagaimana dalam ilmu hadis. Lihat al-Jâbirî, 
Bunyah..., 276. 

48Abû ‗Abd al-Lâh al-Sulamî, ―Haqâiq al-Tafsîr‘, dalam al-Tafsîr al-Shûfî li 
al-Qur`ân, ed. Ali Zighur (Beirut: Dâr al-Andalus, 1979), 3. 



A. Khudori Soleh, Mencermati Epistemologi Tasawuf 
___________________________________________________________ 

244 Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 

pasangan dari batin. Keduanya berkaitan dengan otoritas religius 
yang diberikan Tuhan atas diri seseorang. Bedanya, kenabian 
ditandai dengan wahyu dan mukjizat serta diperoleh dengan 
tanpa usaha, sedangkan kewalian ditandai dengan karâmah serta 
‘irfân, dan diperoleh lewat usaha (iktisâb). Ibn Arabî menyebut 
kedua konsep tersebut dengan konsep ―kenabian umum‖ dan 
―kenabian khusus‖. Kenabian umum adalah kewalian yang 
berhubungan dengan ilham, ma‘rifat, atau ‘irfân, sedangkan 
kenabian khusus adalah nabi yang dibekali syari‘at dan ketentuan 
hukum-hukum formal. 49  Kedua posisi tersebut mempunyai 
derajat yang berbeda. Kenabian lebih tinggi dibanding kewalian; 
puncak kewalian adalah awal dari kenabian. Pengalaman 
mukâsyafat (kasyf) yang bisa dialami pada permulaan kenabian 
adalah puncak perjalanan spiritual kewalian.50 

Dalam pemikiran madzhab Syiah, walayah dikaitkan dengan 
konsep imâmah yang mempunyai otoritas religius dan politik. 
Menurut kaum Syiah, karena risalah yang diberikan kepada para 
rasul telah selesai dengan wafatnya Muhammad saw., para 
imamlah yang bertugas menjaga dan meneruskan misi syari‘at 
dengan menerima ilham yang tidak lain adalah hakekat risalah 
kenabian.  

Keberadaan imâmah adalah sesuatu yang mutlak karena 
mereka adalah nubuwwah al-bâthiniyyah, nubuwwah al-haqîqah yang 
menjadi salah satu rukun agama. Karena itu pula, menurut Imam 
Ja`far Shâdiq (702-757 M), kedudukan para imam Syiah adalah 
sama dengan kedudukan para nabi ghair al-mursalîn (nabi yang 
tidak dibekali syari‘at tersendiri).51 

Catatan Akhir 

Validitas pengetahuan biasanya diuji berdasarkan salah satu 
dari tiga uji kebenaran. Pertama, korespondensi, yaitu suatu 
bentuk uji kebenaran yang menyatakan bahwa validitas 

                                                 
49Ibn Arabî, Futûhât al-Makiyyah, III (Beirut: Dâr Shâdir, t.t.), 101. 
50Ibid., II, 24. 
51 Al-Jâbirî, Bunyah..., 320. Tentang kategori-kategori dalam filsafat 

kenabian, lihat Henry Corbin, History of Islamic Philosophy (New York: 
Colombia University Press, 1993), 52; Muthahhari, Falsafah Kenabian 
(Bandung: Pustaka Hidayah, 1991). 



A. Khudori Soleh, Mencermati Epistemologi Tasawuf 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 245 

pengetahuan ditentukan oleh kesesuaiannya dengan realitas 
(fidelity to objective reality). Menurut teori ini, kebenaran adalah 
kesesuaian antara pernyataan dengan fakta atau kesesuaian 
antara pertimbangan (judgment) dengan situasi yang dilukiskan 
oleh pertimbangan tersebut.52  

Kedua, konsistensi atau koherensi, yakni sebuah teori yang 
menyatakan bahwa kebenaran itu terpenuhi adalah jika suatu 
pernyataan konsisten dengan pernyataan-pernyataan lain yang 
telah diterima kebenarannya. Atau, dengan kata lain, pernyataan 
yang benar adalah pernyataan yang menurut logika koheren dan 
konsisten dengan pernyataan-pernyataan lain yang relevan. 
Bentuk yang paling sederhana dari teori koherensi memerlukan 
konsistensi yang dalam dan formal dalam bentuk sistem yang 
dipelajari tanpa ada hubungannya dengan interpretasi dengan 
dunia luar.53  

Ketiga, pragmatik, sebuah teori verifikasi yang menyatakan 
bahwa kebenaran sebuah pengetahuan berkaitan dengan 
kemanfaatan (utility), kemungkinan dikerjakan (workability) atau 
memberikan akibat yang memuaskan (satisfactory results). 
Eksponen penting teori ini, Charles S Pierce (1839-1914 M.), 
menyatakan bahwa ujian yang terbaik untuk kebenaran 
pengetahuan adalah pertanyaan: jika ia benar, apakah akibatnya 
pada tindakan kita dalam hidup? Menurut kaum pragmatis, suatu 
ide atau pengetahuan dinilai benar apabila ia dapat dilakukan 
atau mendatangkan kemanfaatan.54 

Pengetahuan ‘irfân tidak berdasarkan pada objek eksternal 
atau runtutan logis, melainkan dari diri sendiri, tepatnya dari 
realitas kesadaran diri yang dalam bahasa tasawuf disebut kasyf. 
Dengan demikian, ia tidak dapat diuji berdasarkan validitas 
korespondensi maupun koherensi. Lebih jauh, objeknya tidak 
lain hanya bersifat immaterial dan essensial, tetapi sekaligus juga 
bersifat swaobjektif (self-object-knowledge). 

Apa yang disebut sebagai objektivitas objek tidak lain bersifat 
analitis dan terwujudkan dalam tindakan mengetahui itu sendiri. 

                                                 
52 Harold H. Titus dkk., Persoalan-persoalan Filsafat, ter. HM. Rasjidi 

(Jakarta: Bulan Bintang, 1984), 237. 
53Ibid., 239. 
54Ibid., 241. 



A. Khudori Soleh, Mencermati Epistemologi Tasawuf 
___________________________________________________________ 

246 Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 

Namun, di sisi lain, dari sifatnya yang neotic dan objektif dalam 
hakekatnya, sebagaimana dikatakan Mehdi Yazdi, pengetahuan 
‘irfân  sesungguhnya juga dapat dikategorikan dalam kelompok 
korespondensi, meskipun tidak memiliki objek transitif yang 
aksiden. Dengan demikian, tidak ada alasan untuk melakukan 
semacam transubjektivitas, apalagi mengingkari pengertian 
objektivitas pengetahuan ‘irfân semata karena tidak memiliki 
objek luar.  

Metode yang dilakukan untuk menggapai pengetahuan 
adalah lewat tahapan-tahapan laku spiritual (riyâdlah), yang 
dimulai dari taubat sebagai penyucian diri sampai tawakkal, ridla, 
dan seterusnya. Pada puncaknya, yang bersangkutan akan 
memperoleh kesadaran diri dan kesadaran akan hal ghaib lewat 
noetic atau pencerahan atau emanasi.  

Proses pencerahan dan emanasi menuntun sâlik untuk 
menemui dan mampu menjelaskan rahasia-rahasia realitas 
sehingga tidak tepat jika dikatakan bahwa pengetahuan ‘irfân 
adalah hasil abstraksi atau kontemplasi. Abstraksi dan 
kontemplasi belaka tidak mampu membawa pada persoalan-
persoalan tersebut. Wa al-Lâh a‘lam bi al-shawâb.● 

 
Daftar Pustaka 

 

Abd Hakim Hasan, Al-Tashawwuf fî al-Syi`r al-Arabî (Mesir: t.p., 
1954). 

Abû ‗Abd al-Lâh al-Sulamî, ―Haqâiq al-Tafsîr‖ dalam al-Tafsîr al-
Shûfî li al-Qur`ân, ed. Ali Zighur (Beirut: Dâr al-Andalus, 
1979). 

Abu al-Wafa Taftazani, Sufi dari Zaman ke Zaman, ter. Rafi 
Usmani (Bandung: Pustaka, 1985). 

Abû Bakr al-Kalabadzî, Al-Ta`aruf li Madzhab Ahl al-Tashawwuf, 
(Mesir: t.p., 1969). 

Al-Ghazâlî, Misykât al-Anwâr, ed. Afifi (Kairo: Dâr al-Qaumiyah, 
1964). 

___________, Skeptisme al-Ghazali, ter. A Khudori Soleh 
(Malang: UIN Press, 2009). 

___________, Ihyâ’ ‘Ulûm al-Dîn (Kairo: Bâb al-Halabî, 1334 H). 



A. Khudori Soleh, Mencermati Epistemologi Tasawuf 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 247 

Harold H. Titus dkk., Persoalan-Persoalan Filsafat, ter. HM Rasjidi 
(Jakarta: Bulan Bintang, 1984). 

Henry Corbin, History of Islamic Philosophy (New York: Colombia 
University Press, 1993). 

Husein Nasr, Tasawuf Dulu & Sekarang, ter. Abd Hadi (Jakarta: 
Pustaka Firdaus, 1994). 

Ibn Arabi, Futûhât al-Makiyyah, III (Beirut: Dâr Shâdir, t.t.). 

___________, Fushûsh al-Hikam (Beirut: Dâr al-Kutub al-
Arabiyyah, 1946). 

___________, Turjumân alAsywâq (Beirut: Dâr al-Kutub al-
Arabiyyah, t.th.). 

___________,Tafsîr Ibn Arabi, II (Kairo: Bulaq, 1867). 

Louis Kattsoff, Pengantar Filsafat, ter. Suharsono (Yogyakarta: 
Tiara Wacana, 1996). 

Mastuki, ―Neo-Sufisme di Nusantara Kesinambungan dan 
Perubahan,‖ Ulum al-Qur’an, no. 6/ VII/ 1997. 

Mehdi Hairi Yazdi, Ilmu Hudhuri, ter. Ahsin M. (Bandung: 
Mizan, 1994). 

Muhammad ‗Âbid al-JÂbirî, Bunyah al-Aql al-Arabî (Beirut: al-
Markaz al-Tsaqâfî al-Arabî, 1993).  

Muthahhari, Falsafah Kenabian (Bandung: Pustaka Hidayah, 
1991). 

Nicholson, Fî al-Tashawwuf al-Islâmî wa al-Târîkhuh, ter. Afifi dari 
bahasa Inggris ke Arab (Kairo: Lajnah al-Taklîf wa al-
Tarjamah, 1974). 

Parvis Morewedge, Islamic Philosophy and Mysticism (New York: 
Caravan Books, 1981). 

Qusyairi, al-Risâlah (Beirut, Dâr al-Fikr, t.t.).  

___________, Lathâ’if al-Isyârât, ed. Ibrâhîm Bâsyunî(Kairo: al-
Hai‘ah al-Mishriyyah, 1981). 

Simuh, Tasawuf & Perkembangannya dalam Islam (Jakarta: Rajawali 
Press, 1997). 

Steven K. Katz, Mysticism and Philosophical Analysis (London: 
Sheldon Press, 1998). 

Thabathabai, ―Pengantar‖, dalam Muthahhari, Menapak Jalan 
Spiritual, ter. Nasrullah (Bandung: Pustaka Hidayah, 1995). 



A. Khudori Soleh, Mencermati Epistemologi Tasawuf 
___________________________________________________________ 

248 Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 

William James, the Verievities of Religious Experience (New York: 
1936). 

Wittgenstein, Philosophical Investigations, ter. Anscombe (New 
York: t.p., 1968). 


	00b Daftar Isi XIV_1_2010_ed 311210.pdf
	Mencermati Epistemologi Tasawuf.pdf

