ISSN 1411-3457

(LML

Jurnal Studi Keislaman
Volume XIV + Nomor 2+ Desember 2010

TERAKREDITAS]T Berdasarkan SK Dirjen Dikti Depdiknas
Nomor: 65a/DIKTI/Kep/2008

MENCERMATI EPISTEMOLOGI TASAWUF
A.. Khudori Soleh

EPISTEMOLOGI TASAWUF
DALAM PEMIKIRAN FIQH AL-SYA'RANI
Miftahul Huda

PEREMPUAN DALAM LINTASAN SEJARAH TASAWUF
Sururin

(GERAKAN PETANI BANTEN:
STUDI TERHADAP KONFIGURASI SUFISME AWAL ABAD XIX
Hamidah

IMPLEMENTASI NILAI-NILAI SUFISME
DALAM TAREKAT NAQSYABANDIYAH
DI SULAWESI SELATAN

Hadarah Rajab

TAREKAT “SEMI MANDIR!":
PROTOTIPE RITUAL MASYARAKAT PEDESAAN MADURA
Imam Amrusi )ailani

INSTITUT AGAMA ISLAM NEGERI MATARAM



TRANSLITERASI
ARTIKEL

A. Khudori Soleh
Miftahul Huda

Mutawalli

Sururin

Hamidah

Hadarah Rajab

Imam Amrusi Jailani

Yusno Abdullah Otta

Tri Astutik Haryati&
Mohammad Kosim

INDEKS

ISI

Mencermati Epistemologi

Tasawuf e 227-248

Epistemologi Tasawuf dalam
Pemikiran Figh al-Sya’rani e 249-270
Teologi Sufistik

Syaikh al-Akbar Ibn ‘Arabi e 271-298

Perempuan dalam Lintasan
Sejarah Tasawuf e 299-322

Gerakan Petani Banten:

Studi terhadap Konfigurasi Sufisme
Awal Abad XIX e 323-340
Implementasi Nilai-Nilai Sufisme
Tarekat Naqgsyabandiyah

di Sulawesi Selatan ® 341-368

Tarekat “Semi Mandiri”: Prototipe Ritual
Masyarakat Pedesaan Madura ® 369-388

Tasawuf dan Perubahan Sosial ® 389-412

Tasawuf dan Tantangan
Modernitas ® 413-428



Arab

(=

(oA BENQ|

oo b b GG G 6

PEDOMAN TRANSLITERASI

Latin

= sy
= sh
= d
= th
= zh

Arab Latin

« = f

S = q

4 = k

Jd = 1

A& = m

0 = n

s = 0w

> = h

. = ;

¢ = y

Untuk Madd

dan Diftong

I = 4(apanjang)
¢! = 1 (ipanjang)
sl = 1 (upanjang)
o = aw
gl = ay



TAREKAT “SEMI MANDIRI”: PROTOTIPE RITUAL
MASYARAKAT PEDESAAN MADURA

Imam Amrusi Jailani*

Abstract: This study explores the phenomena of studying local rituals in Islam,
which often become a focus of scholarly research. The studies of local Islam often
reveal the map and the sketch of the developed varions local rituals of Islam such
as tarekat, tahlil and slametan. Scholars and experts have attempted to research
these phenomena and employed diverse approaches to explain them. Most of them
used textual and contextual approaches. Others sought to wuse structural and
Sfunctional approach. Their study help explain the pattern and the attitude of
Islamic ritnals among certain people. One excample pertains to the explanation of
the most rural people, especially in Madura East Java regarding their practice of
local Islam. One of the fundinds of such scholalrly research asserts that the poeple
in the region conduct their rituals independently, without a medinm of teachers

and pupils.

Abstrak: Artikel ini akan memaparkan kajian keislaman yang fenomenanya
sering muncul dalam bentuk ritual Islam lokal dan tidak jarang dijadikan
sebagai model kajian populer dalam pergulatan pemikiran yang sedang bergulir,
khususnya di pentas akademik. Dari kajian tersebut didapati sketsa ritual
Isiam  bermacam-macam dan menjelma dalam  ritual-ritual yang berkentbang.
Sketsa ritual Islam tersebut telah mengundang animo dan atensi para pengkai,
baik dari dalam maupun luar (nonmuslim), dengan berbagai pendekatan yang
dignnakan untuk memudahkan pemabaman terbadap keislaman. Gamtbaran
dari  sketsa  tersebut menunjukkan babwa dalam  realitas, fkita  sering
diperhadapkan pada sketsa Islam lokal, dalam bentuk ritual-ritual, seperti
tarekat-tarekat, tablilan, selamatan, dan sebagainya. Pendekatan yang dipakai
untuk meneropong hal ftersebut adalah pendekatan tekstnal-kontekstual dan
struktural-fungsional.  Dari  penelaaban — didapati  babwa  ternyata  pola
pemabaman dan  pola  sikap mayoritas masyarakat pedesaan, kbususnya
Madura, mempraktekkan ajaran Islam dalam bentuk ritual yang mandiri,
berjalan  sendiri, tanmpa mengenal hubungan antara murid dan syekh atan
mursyid.

Keywords: Ritual Islam, Ajaran Tarekat, Pendekatan Tekstual-
Kontekstual, Praktik.

“Penulis adalah dosen pada Fakultas Syariah IAIN Sunan Ampel
Surabaya. email: stiamrusi@yahoo.co.id

Ulnmnna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 369



Imam Amrusi Jailani, Tarekat “Semi Mandiri”: Prototipe Ritual Masyarakat Pedesaan Madura

DALAM mengkaji setiap aktivitas religius dari umat, baik yang
berlaku di kalangan agama-agama maupun masyarakat, pada
tataran primitif maupun yang paling modern, agama-agama ard/i
maupun samawi, problematika utama yang harus dikedepankan
adalah masalah metodologi.! Masalah yang satu ini merupakan
problem epistemologis yang signifikan dalam pencapaian tujuan
atau sasaran yang diinginkan. Hal tersebut semakin dirasakan
signifikansi dan cksistensinya, mengingat selama ini, sudah
terjadi polarisasi dikotomis dalam memahami ajaran-ajaran
agama, khususnya Islam dalam tataran konsep dan praksis,
antara pendekatan tekstual pada satu sisi dan kontekstual pada
sisi lain. Memang diakui, terdapat kesulitan untuk mendudukkan
dua pengamatan tersebut dalam satu medium agar bisa sejajar
antara satu dengan lainnya.

Namun, bagaimanapun problematisnya hal tersebut, masih
terbuka peluang lebar-lebar untuk bisa dipecahkan. Salah satu
metode yang dianggap tepat bagi problem solving (pemecahan
masalah) hal tersebut adalah dengan cara mengadakan
penggAbungan kedua metode atau perspektif tersebut dalam
satu wacana yang komprehensif dan holistik. Signifikansi dari
pendekatan  tekstual-kontekstual ini,
Frederick M. Denny, terletak pada upaya yang eqguilibrium
(seimbang) antara pemahaman normatif-doktrinal di satu sisi,
dan kontekstualisasi dengan unsur-unsur kesejarahan pada sisi
lain.

Apabila masyarakat atau institusi harus dipandang juga
sebagai suatu public sphere yang terbuka, dan bukan sebagai private
sphere yang eksklusif (yang pada hakekatnya merupakan ekstensi

menurut pengamatan

!Metodologi sudah menjadi bagian dari khazanah kosa kata bahasa
Indonesia, yang diartikan sebagai “uraian tentang metode.” Metode sendiri
dimaknakan sebagai “cara ketja yang bersistem untuk memudahkan
pelaksanaan kerja suatu kegiatan guna mencapai tujuan yang telah
ditentukan.” Lihat Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, Kamus Besar
Babhasa Indonesia (Jakarta: Balai Pustaka, 1988), 581. Menurut Noeng
Muhadjir, salah seorang ahli di bidang penelitian, metodologi dapat diartikan
sebagai pembahasan konsep teoretis berbagai metode yang terkait dalam
suatu sistem pengetahuan. Penjelasan selengkapnya mengenai hal tersebut
dapat dilihat dalam Noeng Muhadjir, Metode Penelitian Kualitatif (Yogyakarta:
Rake Sarisin, 1989), 9-10.

370 Ulumnna, Volume X1V Nomor 2 Desember 2010



Imam Amrusi Jailani, Tarekat “Semi Mandiri”: Prototipe Ritual Masyarakat Pedesaan Madura

saja dari satuan-satuan primer yang primordial dan paternalistik),
tak pelak lagi program-program transformasi ajaran agama
haruslah mengalami pemikiran ulang. Kalau yang dicita-citakan
memang terwujudnya masyarakat madani yang terbuka dan
egalitarian, dan bukan suatu masyarakat yang terpilah-pilah ke
dalam golongan keluarga-keluarga yang saling mengucilkan
dengan mengukuhi ruang privat merecka masing-masing, sudah
saatnya kalau penyajian dan muatan-muatan penyampaian pesan
ajaran Islam dibuat format ulang. Muatan-muatan agama Islam
harus dikaji ulang, tidak lagi dimaksudkan untuk sebatas
menyegarkan kembali ingatan akan kewajiban menaati perintah-
perintah agama. Lebih lanjut dari itu, pesan ajaran ini harus
direformasi menjadi suatu pesan ajaran mengenai fungsi dan
perubahan fungsi agama dan religi dalam kehidupan yang kian
berskala global dengan konfigurasi-konfigurasinya yang telah
kian majemuk.

Dalam milenium kini, kehidupan beragama dan pengalaman
spiritualitas manusia pada umumnya itu tidak lagi cuma
pengalaman spiritualitas manusia pada umumnya dan hal itu
tidak lagi cuma pengalaman tekstual komunitas-komunitas
primer lokal yang partikularistik sifatnya. Lebih lanjut dari itu,
kehidupan umat beragama sedunia ini telah banyak mengalami
perubahan lewat proses-proses inkulturasi yang kontekstual,
bahkan mewujud tidak hanya sebagai apa yang disebut #he conzmon
shared belief of nation, melainkan telah terproses lebih lanjut
sebagai the universal spiritual value of humantkind. Dari cara pandang
semacam ini kita akan memahami sketsa? Islam secara bijak.

2 Sketsa diderivasi dari kata sketch (bahasa Inggris), yang berarti bagan,
goresan, atau uraian ringkas, seperti biographical sketch, bermakna riwayat
hidup singkat. Kata tersebut juga bermakna membuat sketsa, seperti 7o skesch
in the details (menguraikan secara terperinci), 2o skefch out a rough draft of a speech
(membuat rancangan kasar dari pembicaraan atau pidato). Kata sifat dari
sketch adalah skerchy, yang bermakna description of an accident (gambaran dari
suatu peristiwa, yaitu dalam garis besarnya atau kurang lengkap), atau
sketehily (kata keterangan), yang berarti secara sederhana (weal), atau dalam
garis-garis besarnya. Lihat John M. Echols dan Hassan Shadily, Kamus Inggris
Indonesia (An English-Indonesian Dictionary) (Jakarta: PT. Gramedia Pustaka
Utama, 2000), 530.

Ulnmnna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 371



Imam Amrusi Jailani, Tarekat “Semi Mandiri”: Prototipe Ritual Masyarakat Pedesaan Madura

Sketsa Ritual dalam Islam

Dalam tulisan ini digambarkan secara garis besar mengenai
ritual Islam. Digunakan istilah “sketsa” untuk merepresentasikan
hal tersebut karena memang tulisan ini tidak menyuguhkan
secara detail dan juga karena masih merupakan studi awal dari
persoalan ini. Tulisan ini akan membuka jalan bagi penelitian
lanjutan yang dapat menggambarkan secara detail persoalan ini.

Aktivitas atau parktek-praktek ritual dalam Islam sebenarnya
lebih merupakan kontekstualisasi ajaran Islam melalui jalur
kelembagaan-sosial. ~ Praktek-praktek  tersebut merupakan
penjelmaan dari ajaran-ajaran Islam dalam bentuk pengamalan-
pengamalan yang dikoordinasikan melalui perkumpulan-
perkumpulan atau lembaga. Hal tersebut menjadi sangat
signifikan mengingat pelaksanaan dan pemahaman Islam di
tanah air selalu mendapatkan perhatian, khususnya pengamalan
dan pemahaman tentang ajaran agama Islam dalam bentuk ritual.

Pelaksanaan ajaran agama yang sering mendapat perhatian,
terutama pada hal-hal berikut: pertama, masalah materi atau
muatan (confenf) ajaran agama Islam itu sendiri. Materi ajaran
agama yang bersumber dari Islam dinilai hanya menekankan
pada dimensi teologis (dalam pengertian yang sempit) dari ritual
ajaran agama Islam. Dimensi teologis dan ritual merupakan
masalah yang penting karena keduanya merupakan kerangka
dasar ajaran Islam, karena menyangkut rukun iman dan rukun
Islam, agaknya telah menjadi kesadaran dan keyakinan dalam
keberagamaan umat Islam. Hal ini, menurut al—iji, merupakan
persoalan yang dikenal secara umum atau sudah menjadi opini
publik (mza’lim bi al-dlariirab min al-din).3

Namun, pada kenyataannya muncul sikap kritis yang
disebabkan karena dimensi teologis dan ritual dalam pelaksanaan
ajaran agama tidak diletakkan dalam suatu kekayaan wacana.
Kajian teologis berhenti pada persoalan ketuhanan yang bersifat

3Lihat ‘Adhudh al-1.ah wa al-Din al-Qadli ‘Abd al-Rahman bin Ahmad
al—iji, al-Mawaqgif fi Tim al-Kalam (Beirut: ‘Alam al-Kutub, t.t.), 372-3. Lihat
juga Ibn Hazm al-Andalasi, a/-Ushil wa al-Furi’, tahqlq Muhammad ‘Athif al-
‘Iraqi, Suhayr Fadl al-Lah Abua Wafiyah dan Ibrahim Ibrahim Hilal (Kairo:
Dar al-Nahdlah al-‘Arabiyyah, 19780), 2306.

372 Ulumnna, Volume X1V Nomor 2 Desember 2010



Imam Amrusi Jailani, Tarekat “Semi Mandiri”: Prototipe Ritual Masyarakat Pedesaan Madura

mistis-ontologis, yang tidak berhubungan sama sekali dengan
realitas kemanusiaan.

Dalam berbagai kajian, praktek-praktek pengamalan ajaran
agama yang berkembang di masyarakat lebih dikenal dengan
istilah ritual ketimbang ibadah dalam pengertian secara khusus,
dan terkadang ritual bermakna ibadah secara umum. Secara
khusus, ibadah dalam Islam dikhususkan pada pengamalan
ajaran Islam secara khusus, atau lebih dikenal ibadah mabdlab,
seperti shalat, zakat, puasa, haji, dan sebagainya, yang
tuntunannya terdapat dalam al-Qur’an dan Hadis. Setiap ibadah
harus ada ketentuannya dalam al-Qur’an dan Hadis.

Oleh karena itu, ibadah harus memenuhi ketentuan tersebut,
sesuai dengan kaedah yang berbunyi: alashl fi al-ibadah al-tabrim,
batta yadulla al-dalil ‘ala ibahatibi, yakni ketentuan asal dari ibadah
itu adalah haram hingga terdapat dalil yang membolehkannya.
Dengan demikian, mengada-adakan suatu ibadah yang tidak ada
ketentuannya dalan #ash adalah haram dan tidak dianggap
sebagai ibadah.

Ritual dipahami sebagai pengamalan-pengamalan ajaran
agama yang bersentuhan dengan sosial (kemasyarakatan),
budaya, dan tradisi masyarakat setempat. Praktek-praktek yang
seperti ini sering menjelma dalam masyarakat dengan bentuk
tablilan, selamatan, kenduren, perayaan-perayaan seperti sekaten,
grebek manlud, dan lain-lain. Pada dimensi ini pengkaji-pengkaji
Barat sering menyoroti dalam diskursus ritual Islam.

Iman sebagai kajian utama dalam ajaran agama lebih banyak
diorientasikan pada upaya mempertahankan akidah. Jarang
sekali, bahkan tidak ada sama sekali, aspek keimanan yang
dikaitkan dengan persoalan yang lebih bersifat kontekstual dalam
realitas kehidupan umat. Kepedulian pada masalah kemiskinan
misalnya, bukan dianggap sebagai bagian dari proses aktualisasi
keimanan. Kemiskinan wacana juga terjadi pada dimensi ritual
pengajaran dan pengamalan agama, yakni masih terpaku pada
bagaimana mengajarkan £ayfiyyah beribadah. Pemahaman agama
dipandang dari dimensi ritual ini, masih jauh dalam memberikan
pengayaan spiritual, etika, dan moral. Akibatnya, para pemeluk
agama Islam secara verbal dapat memahami ajaran Islam, serta

Ulnmnna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 373



Imam Amrusi Jailani, Tarekat “Semi Mandiri”: Prototipe Ritual Masyarakat Pedesaan Madura

terampil melaksanakannya, tetapi kurang menghayati kedalaman
maknanya.

Kedna, persoalan yang berhubungan dengan kerangka
metodologi, penyampaian pesan-pesan agama. Jika dibandingkan
dengan kajian keilmuan lainnya, kajian tentang ritual pengamalan
ajaran agama Islam masih terpaku dengan model konvensional
yang lebih menekankan penggunaan metode ceramah,
sebagaimana layaknya sebuah pengajian yang cenderung
monolog dan doktrinal.

Dalam keadaan yang demikian, penyampaian pesan lebih
merupakan sebagai perambahan dan pengayaan individu
muballigh saja, padahal penerima pesan juga telah mempunyai
potensi agama atau keinsafan beragama (sense of religions). Agama
perlu dikembangkan dalam keakraban wacana melalui proses
perenungan yang mendalam dan proses dialogis yang produktif
dan kritis.

Dalam konteks ini, para pemeluk agama dibiarkan
melakukan perambahan batin dan intelektual sehingga kelak
menemukan dalam dirinya kedewasaan dalam beragama, baik
dalam hal afeksi religiusnya maupun dimensi intelektualnya.
Peran kiai, da’i, muballigh, ustadz, dan pendidik di sini hanya
sebagai mitra dialog bagi mereka. Tidak ada tempat bagi ustadz
untuk menganggap apa yang menjadi pemahamannya terhadap
ajaran agama Islam sebagai kebenaran yang mutlak, yang dalam
proses berikutnya, pengikutnya didoktrin dengan apa yang telah
menjadi pemahamannya.

Munculnya perilaku keberagamaan yang belakangan ini
sering disebut dengan istilah fundamentalisme yang mengandung
citi skripturalistif dalam hal teologinya, serta eksklusif dalam
hubungan sosialnya, seperti adanya keengganan untuk
melakukan dialog-dialog keagamaan, disebabkan oleh adanya
anggapan bahwa yang paling benar adalah paham dari
kelompoknya, yang bisa jadi bertitik tolak pada kelemahan-
kelemahan metodologi dalam penyampaian pesan-pesan agama.

Signifikansi dari pendekatan tekstual-kontekstual —ini,
menurut Frederick M. Denny, # terletak pada upaya yang

4 Penjelasan selanjutnya mengenai hal tersebut dapat dilihat dalam
Frederick M. Denny, “Islamic Ritual, Perspectives, and Theories,” dalam

374 Ulumnna, Volume X1V Nomor 2 Desember 2010



Imam Amrusi Jailani, Tarekat “Semi Mandiri”: Prototipe Ritual Masyarakat Pedesaan Madura

seimbang antara pemahaman normatif-doktrinal di satu sisi, dan
kontekstualisasi dengan unsur-unsur kesejarahan pada sisi lain.
Pendekatan tekstual menekankan signifikansi teks-teks sebagai
fokus kajian dengan merujuk pada sumber-sumber primer dari
ajaran Islam, al-Qur’an dan Hadis.?

Kenyataan itu dapat dilihat, misalnya, pada kelompok-
kelompok yang memiliki corak pemahaman tekstual yang statis
terthadap ayat-ayat al-Qur'an dan Hadis, pemahaman yang
bersifat duplikasi terhadap pola hidup umat di masa Nabi dan
para sahabatnya, pemahaman keagamaan yang lebih berdimensi
sufisme, dan menilai kehidupan kini (modern) sebagai realitas
yang tidak islami.

Dalam memahami al-Qur’an dan Hadis, mereka memakai
pola pendekatan tekstual secara kaku dan statis sehingga kadar
keterikatan pada makna harfiah sangat kuat, misalnya
pemahaman tentang adanya pembatasan dalam aktivitas sosial
kaum wanita bahwa wanita hanya sekadar berfungsi sebagai ibu
rumah tangga yang berperan mendampingi dan mengasuh putra-
putri mereka. Partisipasi sosial mereka hanya dibatasi dengan
sesama mereka sehingga mereka terhalang untuk berkarir.

Pemahaman “duplikasi” terhadap praktek kehidupan umat di
zaman Nabi dan para sahabat membuahkan sikap mengarah
pada tradisionalisasi kehidupan dengan menganggap bahwa pola
kehidupan modern (masa kini) tidak islami karena tidak sesuai
dengan pola kehidupan yang telah dicontohkan penganut Islam
pioner. Ironisnya, pemahaman yang demikian itu menyempit
pada segi-segi kehidupan praktis yang sesungguhnya merupakan
pencerminan kultur Arab. Misalnya, memelihara jenggot, cara
berpakaian di atas tumit untuk laki-laki; pemahaman tentang
pakaian penutup aurat (jilbab) tidak dipahami sebagai pakaian
penutup aurat wanita, tetapi lebih spesifik sampai kepada
polanya pun harus mengikuti model yang biasanya dipakai oleh

Approaches to Islam in Religious Studies, ed. Richard Martin (Tucson: The
University of Arizona Press, 1985), 63-77.

5Lihat Richard Martin, “Islamic Textuality in Light of Poststructuralist
Criticism,” dalam A Way Prepared: Essays on Islamic Culture in Honor of Richard
Bayly Winder New York: New York University Press, 1988), 116-31.

Ulnmnna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 375



Imam Amrusi Jailani, Tarekat “Semi Mandiri”: Prototipe Ritual Masyarakat Pedesaan Madura

para perempuan Arab dan Persia, dan pemahaman tentang cara
makan masyarakat Arab yang tidak selalu sesuai dengan tradisi
makan yang ada dalam masyarakat kita.”

Dalam aplikasinya, pendekatan tekstual barangkali tidak
menemui kendala yang cukup berarti ketika dipakai untuk
melihat dimensi Islam normatif yang bersifat gath7, seperti
masalah zbadah mabdiah dan masalah tauhid. Persoalan baru akan
muncul ketika pendekatan ini dihadapkan pada realitas ritual
umat Islam yang tidak tertuang secara eksplisit, baik dalam al-
Qur'an maupun Hadis, tetapi kehadirannya diakui, bahkan
diamalkan oleh komunitas muslim tertentu secara luas dan sudah
mentradisi secara turun-temurun. Bagi pendekatan tekstual,
memang cukup dilematis untuk sekadar menjustifikasi bahwa
ritual-ritual tersebut merupakan bagian dari ajaran Islam atau
tidak. Sebagai bagian dari diskursus akademis, tujuan mengkaji
ritual-ritual populer dalam Islam memang bukan untuk
membuktikan apakah hal itu merupakan bagian dari ajaran Islam
atau tidak.

Diskursus semacam ini tentu saja out of date untuk dapat
tetap dikedepankan dalam konteks analisis ilmiah-akademis dan
tidak perlu dipertahankan dalam tradisi intelektual. Sebaliknya,
yang menjadi comcern akademis di sini adalah bagaimana
menempatkan ritual populer tersebut dalam kerangka
proporsional yang tidak berbuntut klaim dan pembenaran

sepihak.

®Mereka mengangeap segala sesuatu yang tidak ada pada zaman Nabi
dan sahabat tergolong hal-hal yang dianggap bid’ah. Termasuk dalam hal ini
adalah cara berpakaian model yang ada di Indonesia, seperti memakai sarung
dan celana yang tidak ada pada zaman Nabi, padahal di zaman Nabi yang
ada cuma jubah. Selain jubah termasuk bid’ah. Demikian pula model jilbab
vang ada di Indonesia sekarang ini, tidak sesuai dengan apa yang telah
diterapkan pada muslimah di zaman Nabi. Semua pemakai jilbab yang bukan
duplikasi dari zaman Nabi tergolong pengamal bid’ah.

"Sebagaimana dimaklumi bersama bahwa cara makan di masa Nabi
adalah makan secara bersama-sama dalam satu wadah dan dalam
menyuapkan makanan ke dalam mulut memakai dua jari saja, demikian
dalam beberapa Hadis. Cara makan yang tidak sesuai dengan apa yang sudah
dipraktekkan oleh Nabi ini dianggap bid’ah. Misalnya, cara makan yang
bersifat individualistis dengan memegang piring satu-satu, apalagi ditambah
dengan memakai sendok, bid’ahnya tambah berlipat ganda.

376 Ulumnna, Volume X1V Nomor 2 Desember 2010



Imam Amrusi Jailani, Tarekat “Semi Mandiri”: Prototipe Ritual Masyarakat Pedesaan Madura

Mark R. Woodward memberikan ancangan tentatif yang
kiranya dapat membantu memecahkan disparitas distingtif antara
Islam normatif atau formal dan Islam popular atau lokal. Desain
yang tersusun atas empat unsur dasar itu, secara kronologis
paparannya sebagai berikut. Pertama, Islam universalis; ajaran
Islam yang terdapat dalam Islam universal ini bersifat zaken for
granted, di dalamnya tercakup ajaran Islam yang sudah digariskan
secara gath’7 dalam al-Qur’an dan Hadis, seperti arkdn al-Islim,
masalah tauhid, dan kredo religius lainnya. Pada umumnya umat
Islam sepakat bahwa hal tersebut sebagai #/timate truth yang tidak
memerlukan interpretasi lebih jauh.

Kedna, Islam esensialis; tema “esensialis” ini pada mulanya
dipinjam oleh Woodward dari Rihard C. Martin untuk menunjuk
modus praktek-praktek ritual yang sekalipun tidak dimandatkan
secara eksplisit oleh teks-teks universalis (al-Qur’an dan Hadis),
tetapl secara luas diamalkan oleh umat Islam atas dasar justifikasi
substansial dari semangat kedua sumber suci tersebut. Hal ini
bisa dicontohkan dengan perayaan maulid al-nabi, praktek
rutinitas ritual halagah-halaqah sufi, perayaan hau/ para syekh,
juga modus-modus ritual yang secara tradisi dipraktekkan untuk
memuliakan para wali, ziarah ke tempat-tempat suci, serta tradisi
kenduren atau  tablilan yang  tersebar luas di negara-negara
Muslim, seperti India, Malaysia, Bangladesh, Pakistan, dan
Indonesia. 8 Dengan demikian, Islam esensial merupakan
kategori Islam yang sangat inklusif.

8Tradisi-tradisi ritual umat Islam seperti di atas yang sudah mengakar
secara turun-temurun di berbagai negara muslim, khususnya Indonesia,
telah dipaparkan secara mendetail dalam John R. Bown, Muslims Through
Discourse (Princeton, New Jersey: Princeton University Press, 1993), 229-50;
Demikian juga artikelnya, “On Scriptural Essentialism and Ritual Variation:
Muslim Sacrifice in Sumatra and Marocco,” American Ethnologist 19:4
(November, 1992), 656-71; Mark R. Woodward, “The Slametan: Textual
Knowledge and Ritual Performance in Central Javanese Islam, “ dalam
History of Religion 28, 54-89; Clifford Geerdz, The Religion of Java (London:
The Free Press of Glencoe, 1960); Juga artikelnya, “Ritual and Social
Change: A Javanese Example,” _American Anthropologist 59:1 (Februari, 1957),
32-54. Tradisi kenduri di Malaysia dapat dilihat, misalnya, dalam Zainal
Kling, “Social Structure: The Practices of Malay Religiousity,” dalam Islamic
Civilization in The Malay World, ed. Moh. Taib Osman (Kuala Lumpur dan

Ulnmnna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 377



Imam Amrusi Jailani, Tarekat “Semi Mandiri”: Prototipe Ritual Masyarakat Pedesaan Madura

Ketiga, Islam sebagaimana yang diterima atau dipahami
(Received Istam), yang dalam hal ini cuma dicontohkan dengan
dominasi ajaran kaum sufi yang lebih banyak berperan dalam
perkembangan Islam lokal, seperti di Jawa, dan tidak terdapat
penjelasan lain. 9 Keempat, Islam lokal; didefinisikan sebagai
seperangkat teks tertulis, tradisi oral atau spiritual yang tidak
didapati di tanah kelahiran Islam (Arab). Woodward
mencontohkan hal ini dengan naskah-naskah mistik Jawa. Model
Islam seperti ini merupakan hasil dari interaksi ajaran Islam
dengan budaya setempat.

Suguhan Woodward yang amat berharga tersebut telah
memberikan suatu pemahaman lebih lanjut serta sinyal bahwa
pendekatan tekstual terkesan tidak memiliki batasan yang jelas
untuk memverifikasi mana hal-hal yang islami dan mana yang
bukan. Ketidakjelasan batasan mengenai Islam yang diperankan
oleh pendekatan tekstual ini telah menjadikannya kurang valid
karena tidak menawarkan jawaban yang pasti terhadap diskursus
keislaman tertentu. Inilah kelemaham yang dimiliki oleh
pendekatan tekstual. Namun, dalam tataran akademis, batasan
definitif untuk menarik garis demarkasi antara mana yang islami
dan mana yang tidak bukan merupakan persoalan mendasar.
Yang menjadi persoalan penting dalam konteks ini adalah
bagaimana sebuah fenomena ritual dalam Islam bisa dipahami
secara proporsional sehingga tidak memunculkan klaim
kebenaran sepihak.

Pendekatan kontekstual merupakan perangkat komplementer
yang dapat menjelaskan motif-motif kesejarahan dalam Islam
untuk memperkuat asumsi bahwa Islam merupakan entitas
komprehensif yang melingkupi elemen normatif dan elemen
praksis. Pendekatan ini penting untuk memahami Islam dalam
kerangka konteksnya, baik ruang maupun waktu.10

Istambul: Dewan bahasa dan Pustaka dan The Research Centre for Islamic
History, Art and Culture, 1997), 51-80.

9Lihat keterangan selengkapnya dalam Mark R. Woodward, Isiam in Java,
Normative Piety and Mysticism in The Sultanate Yogyakarta (Tucson: The
University of Arizona Press, 1989).

10D, Fickelman, “The Study of Islam in Local Contexts,” dalam
Contributions to Asian Studies 17, (1982), 1-16.

378 Ulumnna, Volume X1V Nomor 2 Desember 2010



Imam Amrusi Jailani, Tarekat “Semi Mandiri”: Prototipe Ritual Masyarakat Pedesaan Madura

Untuk memahami fenomena ajaran agama, secara
kontekstual, teori fungsional dan struktural dalam sosio-kultural
akan menjadi sesuatu yang signifikan dalam membantu upaya
tersebut. Menurut teori fungsional, antara agama dan fungsinya
dapat diasumsikan memiliki relevansi  dialektika  yang
diaplikasikan melalui ibadah (ritual). ! Pada dasarnya, fungsi
agama secara fundamental diarahkan kepada hal-hal yang
supranatural. Partisipan yang terlibat dalam sebuah ritual dapat
melihat kemajemukan agama sebagai sarana meningkatkan
hubungan spiritualnya dengan Tuhan. Kebutuhan spiritual
merupakan sesuatu yang alamiah bagi manusia.

Setiap ritual dalam agama, menurut teori ini, memiliki
signifikansi teologis, baik dari dimensi sosial maupun psikologis.
Dalam aspek teologis ini, tidak akan bisa dihindari penampakan
simbol-simbol  religius sebagai bahasa maknawiah, yang
pemaknaannya sangat bergantung kepada kualitas dan arah
performa ritual maupun keadaan internal partisipan dari ritual
yang bersangkutan. Sebuah ritual, dalam konteks sosiologis,
merupakan manifestasi dari perekat solidaritas sosial atau alat
memperkuat solidaritas sosial (meminjam istilah Durkheim)
melalui performa dan pengabdian.!2

Dalam masyarakat paternalistik seperti Indonesia, khususnya
Jawa, perekat solidaritas sosial yang ampuh adalah melalui
upacara-upacara ritual yang diadakan di berbagai daerah di tanah
air, seperti doa bersama, shalawatan, membaca mandqib, seperti
manaqib Syaikh ‘Abd al-Qadir Jaylani, zablilan, istighatsab, tabligh
akbar, dan sebagainya.!> Asumsi seperti itu memang sudah diakui

1 Penjelasan lebih lanjut dapat dilihat dalam Bronislaw Malinowski,
Magie, Science and Religion (New York: Anchor Book, 1959), 36-46.

12Lihat Emile Durkheim, The Elementary Forms of Religions Life (New
York: The Free Press, 1995), 344.

13Lihat James Peacock, Rites and Modernization: Symbolic and Social Aspect of
Indonesian Proletarian Drama (Chicago: University of Chicago Press, 1968),
226; Tulisannya juga, Muslim Puritans: Reformist Psychology in Southeast Asian
Islam (Berkeley: Los Angelos, London: University of California Press, 1978);
Clifford Geertz, The Interpretation of Culture New York: Basic Books, 1973),
164; Robert W. Hetner, Hindu Javanese: Tengger Tradition and Islam (Princeton,
New Jersey: Princeton University Press, 1985), 54-6; Koentjaraningrat,

Ulnmnna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 379



Imam Amrusi Jailani, Tarekat “Semi Mandiri”: Prototipe Ritual Masyarakat Pedesaan Madura

sendiri oleh kaum fungsionalis, terutama James Peacock,
Clifford Geertz, Robert W. Hefner, dan Koentjaraningrat.
Dengan demikian, teori fungsional memandang fungsi agama
dalam konteks yang lebih luas, baik dalam konteks spiritual
maupun cksistensi kemanusiaan. Ia dapat dipahami sebagai
sebuah jawaban atas pertanyaan mengapa agama itu ada atau
diadakan, atau mengapa manusia itu membutuhkan agama.

Menurut teori struktural, agama diasumsikan memiliki
relevansi struktural dengan mitos-mitos lokal tertentu. Di mata
kaum strukturalis, agama dan mitos memiliki hubungan
resiprokal. Mitos berada pada tataran konsepsi, sedangkan
agama berada pada tataran aksi atau dalam istilah Levi-Strauss
disebut homology. 1* Strukturalisme memandang sebuah ritual
dalam agama sebagai bagian dari seuah /Jogica/ order dalam
bangunan sistem kultural. Dia mengikuti struktur formal dari
sebuah sistem tertutup. Akan lebih jelas lagi jika perspektif teori
ini dijelaskan dengan teoti mode/ of dan model for-nya Geertz.1>
Bagi Levi-Strauss, mitos dan ritual bisa saling berganti posisi satu
sama lainnya, sedangkan Geertz memandang mitos sebagai
wujud dari odel of sebuah ritual dan ritual sendiri menjadi #ode/
for-nya mitos.

Pada tataran praksis, fenomena kenduren atau  tablilan
merupakan gambaran konkret untuk memperkuat aplikasi dari
teori di atas yang mengasumsikan terdapatnya relevansi
struktural antara kenduren atau zablilan dengan mitos-mitos lokal
tertentu, sehingga menjadi bagian integral dari kebudayaan Islam

Jawa yang lebih banyak segi-segi persamaannya dengan Islam
India.!®

Javanese Culture (Oxford and New York: Oxford University Press, 1985),
147.

14Lihat Claude Levi-Strauss, Structural Anthropology (New York: Basic
Books, 1963), 232-3.

15 Lihat Geertz, “Religion as a Cultural System,” dalam The
Interpretation..., 87-125.

1] ihat penjelasan lebih lanjut dalam Woodward, “The Garebeg Maulud
in Yogyakarta: Veneration of the Prophet as Imperial Ritual,” Jowrnal of
Ritual Studies 5: 1 (Winter: 1991), 109-32.

380 Ulumnna, Volume X1V Nomor 2 Desember 2010



Imam Amrusi Jailani, Tarekat “Semi Mandiri”: Prototipe Ritual Masyarakat Pedesaan Madura

Tarekat “Semi Mandiri”

Tarekat atau tharigah dalam tradisi para sufi merupakan
langkah-langkah atau jalan yang harus dilalui untuk sampai ke
hadirat Ilahi. Tharigah yang bermakna silik ini juga dikenal
dengan magdamit wa al-abwail, yaitu taraf persinggahan yang
dicapai oleh seseorang yang menjalani pendakian (taraqqi )untuk
berada sedekat-dekatnya dengan Sang Kekasih (Tuhan).!” Akan
tetapl, pada perkembangan berikutnya, tarekat itu lebih populer
dengan suatu gerakan yang lengkap untuk memberikan latithan-
latthan rohani dan jasmani dalam segolongan orang-orang Islam
menurut ajaran-ajaran dan keyakinan-keyakinan tertentu.!®

Dalam konteks ini, tarekat itu harus memiliki unsur-unsur
seperti mursyid atau syekh, yang bertugas membimbing murid,
yaitu para pengikut tarekat, dalam menjalankan ryddlah atau
latihan-latthan berupa dgikir dan wirid, khabvat, dan tawagjub.
Mursyid dibantu oleh beberapa #halifah dalam menjalankan
tugasnya. Para murid harus tunduk kepada mmursyid dan harus
menjalankan syarat-syarat yang sudah ditetapkan dalam tarekat.
Sebagai tanda kesetiaan mereka, semua murid mengucapkan janji
setia dan bersedia melakukan bai'az. Dalam menjalankan
aktivitas, mereka disediakan tempat latthan atau bahkan
karantina yang disebut dengan ribath atau dzawiyah. Di tempat ini
semua murid harus tunduk pada semua perintah dan harus
menjauhi semua pantangan yang dilarang oleh mursyid-nya.
Mereka harus memberikan penyerahan diri secara total.

Apabila murid sudah dianggap mampu menjalankan sendiri
tanpa bimbingan atau dinyatakan lulus, sang mursyid akan
memberikan semacam lisensi kepada muridnya berupa ijazah
yang menerangkan bahwa dia berhak mengembangkan
tarekatnya, dan juga hirgah, berupa sepotong pakaian sebagai
simbol dari pertalian mereka, yang sering disebut kbirgah al-
tabarruk, atau juga berupa keterangan-keterangan lainnya

17Penjelasan selengkapnya dapat dilihat dalam Annemarie Schimmel,
Dimensi Mistik dalam Islam, ter. Supardi Djoko Damono (Jakarta: Pustaka
Firdaus, 2000), 123 — 7.

18] that Abubakar Aceh, Pengantar Sejarah Sufi dan Tasawwuf (Solo: CV.
Ramadhani, 1987), 63 — 70.

Ulnmnna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 381



Imam Amrusi Jailani, Tarekat “Semi Mandiri”: Prototipe Ritual Masyarakat Pedesaan Madura

mengenai wirid, atau khirgah al-wirid, dan wazifah. Dalam suatu
peringatan perpisahan mereka, yang sering disebut Zalgin, syekh
biasanya memberikan wasiat dan nasehat kepada muridnya
untuk dijadikan pegangan selama-lamanya. Wasiat itu merupakan
suatu kenangan yang tidak akan terlupakan dan akan selalu
diingat sebagai perantara antara dirinya dengan gurunya untuk
selama-lamanya, dan biasanya hal itu disebut dengan wasilah atau
rabithah. Sejak itulah mereka memilki silsilah dengan para
gurunya.!”

Silsilah, yang merupakan suatu keharusan dalam menjalankan
tarekat, dapat dicontohkan dengan silsilah tarekat Qadiriyah 20
yang dikembangkan oleh Syekh Sams Din al-Sumatrani, beliau
menerima dari Syekh Muhammad Murad, dari Syekh ‘Abd al-
Fattah, dari Syekh ‘Ustman, dari Syekh ‘Abd al-Rahim, dari
Syekh Abu Bakr, dari Syekh Yahya, dari Syekh Hisyam al-Din,
dari Syekh Wali al-Din, dari Syekh Nur al-Din, dari Syekh Syafar
al-Din, dari Syekh Syams al-Din, dari Syekh Muhammad Hatak,
dari Syekh ‘Abd al-’Aziz, dari Syekh Sultan Auliya’ al-Quth al-
Ghauts ‘Abd al-Qadir al-Jailani, dari Syekh Abi Sa’id al-
Makhztmi, dari Syekh Abi Hasan Ali al-Hakari, dari Syekh ‘Abd
Al-Faraj al-Tarthasi, dari Syekh ‘Abd al-Walid al-Tamimi, dari
Syekh Abu Bakr al-Syibli, dari Syekh al-Thaifah Sufiyah Abt al-
Qasim Junayd al-Baghdadi, dari Syekh Sarri al-Saqathi, dari
Syekh Ma’rGf al-Karkhi, dari Syekh Abi al-Hasan Ali bin Msa
al-Ridha, dari Syekh Musa al-Kazhim, dari Syekh Imam Ja’far al-
Shadiq, dari Syekh Imam Muhammad al-Bagqir, dari Syekh Imam

OIbid ..., 67.

%% Pendiri Tarekat Qadiriyah adalah Syeikh ‘Abd al-Qadir al-Jailini,
seorang ulama yang zahid, pengikut Mazhab Hanbali. Ia mempunyai sebuah
sekolah untuk melakukan suluk dan latihan-latihan kesufian di Baghdad.
Pengembangan dan penyebaran Tarekat ini didukung oleh anak-anaknya
antara lain Ibrahim dan ‘Abd al-Salam. Semasa ‘Abd al-Qadir al-Jailani masih
hidup, Tarekat Qadiriyah sudah berkembang ke beberapa penjuru dunia,
antara lain ke Yaman yang disiarkan oleh Ali bin al-Haddad, di Syiria oleh
Muhammad Batha’, di Mesir oleh Muhammad bin ‘Abd al-Samad serta di
Maroko, Turkestan, dan India yang dilakukan oleh anak-anaknya sendiri.
Mereka sangat berjasa dalam menyempurnakan Tarekat Qadiriyah. Mereka
pula yang menjadikan tarekat ini sebagai gerakan yang mengumpulkan dan
menyalurkan dana untuk keperluan amal sosial.

382 Ulumnna, Volume X1V Nomor 2 Desember 2010



Imam Amrusi Jailani, Tarekat “Semi Mandiri”: Prototipe Ritual Masyarakat Pedesaan Madura

Zainal ‘Abidin, dari Sayyidina Husayn bin Ali, dari Sayyidina Ali
bin Abi Thalib, dari Nabi Muhammad saw., dari Malaikat Jibril,
yang menerima titah dari Allah swt.?!

Sebenarnya, terdapat juga ulama terkenal dari Madura, yang
terdapat dalam silsilah penyebar tarekat Nagsyabandiyah, yaitu
Syekh ‘Abd al-‘Azim al-Mandari, murid dari Syekh al-Sayyid
Muhammad Yasaf al-Zawawi. Beliau dianggap sebagai penyebar
pertama dari tarekat Nagsyabandiyah Muzhahirah di kawasan
Jawa Timur, khususnya orang-orang Madura, dan juga di
Kalimantan Barat.?> Walaupun demikian, tarekat yang paling
terkenal di Madura adalah Qadiriyah, dan kemudian
Nagsybandiyah.

Hampir di setiap dusun atau kampung di Madura dijumpai
fenomena yang amat menarik dari praktek ritual masyarakat
Madura yang sudah menjadi rutinitas, entah kapan mulainya,
perlu penelusuran lebih lanjut, dan yang penting rutinitas ritual
tersebut tetap marak hingga era modern kini. Selain ritual-ritual
seperti tablilan, shalawatan, yasinan, yang dikemas dalam bentuk
perkumpulan, entah berafiliasi ke tarekat yang mana, tidak jelas,
semua itu sudah mentradisi dalam masyarakat Madura.

Ada satu bentuk ritual yang perhelatannya berlangsung setiap
bulanan, yang sering dikenal dengan “Perkumpulan Sebelasan”
karena diadakan setiap malam tanggal sebelas bulan Hijriyah.
Mengenai modus ritual yang satu ini, mungkin kita dapat
menebak dan hampir pasti, bahwa ritual ini mengacu kepada
tarekat Qadiriyah.

Dalam hikayatnya, penamaan “sebelasan” itu dihubungkan
dengan salah satu hari bersejarah dari kehidupan Syekh ‘Abd al-
Qadir al-Jailani, yaitu hari wafatnya, walaupun kepastiannya
memerlukan penelusuran lebih lanjut. Dalam ritual tersebut
dibacakan manaqgib Syekh ‘Abd al-Qadir al-Jailani.?3 Selain dari
itu, diadakan juga tawasul kepada Nabi Muhammad, para

2Lihat Hawash Abdullah, Perkembangan imu Tasawuf dan Tokoh-Tokobnya
di Nusantara (Surabaya: Al-Ikhlash, 1980), 178-81.

221bid., 173.

2 Managib adalah cerita-cerita mengenai kekeramatan para wali, yang
biasanya dapat didengar dari para penunggu kuburan, keluarganya, atau para
pengikutnya. Lihat Aceh, Pengantar ..., 355.

Ulnmnna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 383



Imam Amrusi Jailani, Tarekat “Semi Mandiri”: Prototipe Ritual Masyarakat Pedesaan Madura

sahabat beliau, para wali, khususnya Syekh ‘Abd al-Qadir al-
Jailani. Juga dibaca shalawat dalam jumlah yang banyak,?* dan
wirid atau dzikir ala tarekat Qadiriyah, yang di antaranya: Ya Qadlf
al- Hajat, Ya Kafi al-Mubimmat, Ya Rafi’ al-Darajat, Ya Dafi’ al-
Baliyat, Ya Mubill al-Musykilat, Yi Muji b al-Da’awdit, Yi Sydfi al-
Amradl, dan Ya Arpam al-Rabimin, masing-masing seratus kali
atau disesuaikan dengan waktu dan kemampuan, serta masih
banyak bacaan-bacaan lainnya.

Pada umumnya, “Perkumpulan Sebelasan” ini berjalan dan
berkembang secara alamiah, tidak mengenal modus perekrutan.
Hampir dapat dikatakan, secara otomatis, setiap kepala keluarga
yang terdapat di sebuah dusun menggabungkan diri dengan
perkumpulan ini. Tidak ada yang mengajak dan menyuruh
mereka untuk bergabung. Interaksi yang berjalan dalam
perkumpulan ini berbentuk relasi antara anggota-anggota dengan
para pengurus, bukan interaksi antara para murid dengan mursyid
atau syaikh. Sama sekali tidak terdapat jarak dan jenjang di antara
mereka.

Keterikatan mereka antara satu dengan yang lainnya, dalam
relasi para anggota dan pengurus, tidak sebagaimana yang terjadi
dalam tarekat pada umumnya, yakni dalam sebuah tarekat
pergaulannya bersifat eksklusif dan kurang terbuka dengan
orang-orang yang bukan dari kelompoknya. Sebaliknya, mereka
yang tergabung dalam perkumpulan ini lebih bersifat inklusif.
Itulah kenyataan yang terjadi dengan mereka.

Ada sesuatu yang aneh dan ganjil karena rutinitas ritual dari
“Perkumpulan Sebelasan” ini tidak sebagaimana tarekat pada
umumnya. Tidak seorang pun dari mereka yang menjadi murid
atau pengikut dari tarekat Qadiriyah, apalagi yang menjadi
khalifah, dan bahkan mursyid atau syekh jelas tidak ada. Ritual
tetap berjalan dengan sendirinya walaupun tidak ada mursyid yang
memandu atau yang dijadikan sebagai sandaran. Syarat-syarat

24Biasanya shalawat yang dibaca dalam acara tersebut atau pada acara-
acara lainnya disebut dengan shalawat gu’nd karena dibaca dalam keadaan
duduk. Hal ini membedakan dengan shalawat giyim, dalam keadaan berdiri,
vaitu membaca Asyraga al-Badr ‘alaina atau syaraf al-anam. Shalawat gu’id
disebut juga shalawat Jailaniyah karena sering dibaca pada acara-acara penting
dari ritual tarekat Qadiriyah.

384 Ulumnna, Volume X1V Nomor 2 Desember 2010



Imam Amrusi Jailani, Tarekat “Semi Mandiri”: Prototipe Ritual Masyarakat Pedesaan Madura

yang lainnya yang sudah ditetapkan dalam tarekat, seperti bai’ab,
ribath atau dgawiyah, ijazah, khirgah, khirgah al-tabarruk, atau juga
khirgah al-wirid dan wazifah, talgin, wasilah, atau rabithah, dan juga
silsilah, tidak didapati dalam ritual tersebut.

Fenomena di atas menimbulkan pertanyaan, apakah
pelaksanaan ritual yang seperti itu, syarat-syarat diakuinya sebuah
tarekat tidak terpenuhi, masih patut untuk disebut tarekat
“resmi” atau mu'tabarah? Kalau pertanyaannya dibalik, apakah
untuk mengamalkan suatu dJdzzi&ir atau wirid harus memenuhi
syarat-syarat dan fefek-bengek lainnya sebagaimana diklaim oleh
para penganut tarekat? Siapa yang berhak untuk menyatakan sah
atau tidak, atau hal itu bisa dikatakan tarekat atau tidak, dan siapa
yang berhak menerima suatu amalan dari manusia?

Terlepas dari semua pertanyaan yang menghantui benak kita,
tetapi mungkin kita bisa menerima jika praktek ritual tersebut
tidak diakui atau tidak berafiliasi ke tarekat mana pun karena
tidak terpenuhi syarat untuk hal itu. Akan tetapi, yang pasti juga
kita tidak akan menerima jika praktek ritual yang sudah
mentradisi, bahkan mengkristal dalam masyarakat, tidak
dikatakan sebagai tarekat karena pada kenyataannya pelaksanaan
ritual yang diamalkan tidak jauh berbeda dengan kebanyakan
tarekat pada umumnya. Jelaslah, pasti hal tersebut merupakan
suatu tarekat. Kemudian, tarekat apa ? Kemungkinan inilah yang
disebut dengan tarekat “Semi Mandiri”, yaitu tarekat yang bisa
menjalankan ritual yang diyakininya sendiri, tanpa harus terikat
kepada tarekat yang mana pun dan tanpa harus mengadakan
hubungan antara murid dan mursyid.

Catatan Akhir

Banyak fenomena yang sering muncul dalam bentuk ritual
Islam lokal dan tidak jarang dijadikan sebagai model kajian
populer dalam pergulatan pemikiran yang sedang bergulir,
khususnya di pentas akademik. Sketsa ritual Islam tersebut telah
mengundang animo dan atensi para pengkaji, dengan berbagai
pendekatan yang digunakan untuk memudahkan pemahaman
terhadap keislaman. Pengkajian terhadap persoalan ini akan
memunculkan kajian-kajian lanjutan yang berupa penelitian

Ulnmnna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 385



Imam Amrusi Jailani, Tarekat “Semi Mandiri”: Prototipe Ritual Masyarakat Pedesaan Madura

untuk menggambarkan secara detail mengenai persoalan
tersebut.

Dalam masyarakat pedesaan Madura, hampir di setiap dusun
atau kampung dapat dijumpai fenomena yang amat menarik dari
praktek ritual masyarakat Madura yang sudah menjadi rutinitas
dan tetap marak hingga era modern kini. Salah satu di antaranya
adalah “Perkumpulan Sebelasan” yang bernuansa tarekat “Semi
Mandiri” tanpa mursyid. Praktek-praktek ritual ini merupakan
pengejawantahan dari ajaran-ajaran atau nilai-nilai Islam yang
mereka pahami. Perkumpulannya sendiri menyerupai tarekat
yang sudah eksis dan mu'tabarah, yaitu Qadiriyah, dan amalan-
amalannya pun sama dengan tarekat tersebut. Akan tetapi,
karena tidak mengenal hubungan antara murid dan mursyid dan
tidak ada bai'at, akan lebih pas jika perkumpulan ini disebut
dengan tarekat “Semi Manditi”. Wa al-Lab a’lam bi al-shawib.®

Daftar Pustaka

‘Adhudh al-Lah wa al-Din al-Qadhi ‘Abd al-Rahman bin Ahmad
al-Tjt , al-Mawiqif fi T al-Kalim (Beirut: ‘Alam al-Kutub,
t.t.).

Abubakar Aceh, Pengantar Sejarah Sufi dan Tasawwnf (Solo: CV.
Ramadhani, 1987).

Annemarie Schimmel, Dimensi Mistik dalam Islam, ter. Supardi
Djoko Damono (Jakarta: Pustaka Firdaus, 2000).

Bronislav Malinowski, Magic, Science and Religion (New York:
Anchor Book, 1959).

Claude Levi-Strauss, Structural Anthropology (New York: Basic
Books, 1963).

Clifford Geertz, “Ritual and Social Change: A Javanese
Example,” Awmerican Anthropologist 59:1 (Februari, 1957).

, The Religion of Java (London: The Free Press of

Glencoe, 1960).

, The Interpretation of Culture (New York: Basic
Books, 1973).

D. Eickelman, “The Study of Islam in Local Contexts,” dalam
Contributions to Asian Studies 17, (1982).

386 Ulumnna, Volume X1V Nomor 2 Desember 2010



Imam Amrusi Jailani, Tarekat “Semi Mandiri”: Prototipe Ritual Masyarakat Pedesaan Madura

Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, Kamwus Besar Babasa
Indonesia (Jakarta: Balai Pustaka, 1988).

Emile Durkheim, The Elementary Forms of Religions Life (New
York: The Free Press, 1995).

Frederick M. Denny, “Islamic Ritual, Perspectives and
Theories,” dalam _Approaches to Islam in Religions Studies, ed.
Richard Martin (Tucson: The University of Arizona Press,
1985).

Hawash Abdullah, Perkembangan limn Tasawuf dan Tokoh-Tokobnya
di Nusantara (Surabaya: Al-Ikhlash, 1980).

Ibn Hazm al-Andalasi , a/-Ushil wa al-Furi’, tahqiq Muhammad
‘Athif al-’Iraqi, Suhayr Fadl al-LLah Aba Wafiyah dan Ibrahim
Ibrahim Hilal (Kairo: Dar al-Nahdlah al-‘Arabiyyah, 1978).

James Peacock, Muslim Puritans: Reformist Psychology in Southeast
Asian Islam (Berkeley: Los Angelos, London: University of
California Press, 1978).

James Peacock, Rites and Modernization: Symbolic and Social Aspect of
Indonesian Proletarian Drama (Chicago: University of Chicago
Press, 19068).

John M. Echols dan Hassan Shadily, Kamus Inggris Indonesia (An
English-Indonesian ~ Dictionary), Cet. XXIV (Jakarta: PT.
Gramedia Pustaka Utama, 2000).

John R. Bown, “On Scriptural Essentialism and Ritual Variation:
Muslim  Sacrifice in Sumatra and Marocco,” _American
Ethnologist 19:4 (November, 1992).

John R. Bown, Muslims Through Discourse (Princeton, New Jersey:
Princeton University Press, 1993).

Koentjaraningrat, Javanese Culture (Oxford and New York:
Oxford University Press, 1985).

Mark R Woodward, “The Garebeg Maulud in Yogyakarta:
Veneration of the Prophet as Imperial Ritual,” Journal of
Ritual Studies 5: 1 (Winter: 1991).

, “The Slametan: Textual Knowledge and Ritual

Performance in Central Javanese Islam, dalam History of

Religion .

, Islam in Java, Normative Piety and Mysticism in The
Sultanate Yogyakarta (Tucson: The University of Arizona
Press, 1989).

Ulnmnna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 387



Imam Amrusi Jailani, Tarekat “Semi Mandiri”: Prototipe Ritual Masyarakat Pedesaan Madura

Noeng Mubhadjir, Metode Penelitian Kualitatif (Yogyakarta: Rake
Sarasin, 1989).

Richard Martin, “Islamic Textuality in Light of Poststructuralist
Criticism,” dalam A Way Prepared: Essays on Islamic Culture in
Honor of Richard Bayly Winder (New York: New York
University Press, 1988).

Robert W. Hefner, Hindn Javanese: Tengger Tradition and Islam
(Princeton, New Jersey: Princeton University Press, 1985).

Zainal Kling, “Social Structure: The Practices of Malay
Religiousity,” dalam Islamic Civilization in The Malay World, ed.
Moh. Taib Osman (Kuala Lumpur dan Istambul: Dewan
bahasa dan Pustaka dan The Research Centre for Islamic
History, Art and Culture, 1997).

388 Ulummnna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010



	00b Daftar Isi XIV_1_2010_ed 311210.pdf
	Tarekat ﬁSemi Mandiriﬂ Prototipe Ritual Masyarakat Pedesaan Madura.pdf

