


 ISI 

 
 
 
TRANSLITERASI 

ARTIKEL 

 

A. Khudori Soleh Mencermati Epistemologi  

Tasawuf   227-248 

Miftahul Huda Epistemologi Tasawuf dalam  

Pemikiran Fiqh al-Sya‟rani  249-270 

Mutawalli Teologi Sufistik  

Syaikh al-Akbar Ibn  „Arabi  271-298 

Sururin Perempuan dalam Lintasan  

Sejarah Tasawuf  299-322 

Hamidah Gerakan Petani Banten:  
Studi terhadap Konfigurasi Sufisme  

Awal Abad XIX  323-340 

Hadarah Rajab Implementasi Nilai-Nilai Sufisme  
Tarekat Naqsyabandiyah  

di Sulawesi Selatan  341-368 

Imam Amrusi Jailani Tarekat “Semi Mandiri”: Prototipe Ritual 

Masyarakat Pedesaan Madura  369-388 

Yusno Abdullah Otta Tasawuf dan Perubahan Sosial  389-412 

Tri Astutik Haryati&  Tasawuf dan Tantangan  

Mohammad Kosim Modernitas  413-428 

 

INDEKS 



PEDOMAN TRANSLITERASI 
 
 
 

Arab 
 

Latin 

 

Arab 

 

Latin 

 a = ا

 

 f = ف

 b = ب

 

 q = ق

 t = ت

 

 k = ك

 ts = ث

 

 l = ل

 j = ج

 

 m = م

 h = ح

 

 n = ن

 kh = خ

 

 w = و

 d = د

 

 h = ه

 dz = ذ

 

 ’ = ء

 r = ر

 

 y = ي

 z = ز

 s = س    

 sy = ش    

 
Untuk Madd 
dan Diftong ص = sh 

 dl = ض 

 

 â (a panjang) = آ

 th = ط

 

 î  (i panjang) = إي

 zh = ظ

 

 û (u panjang) = أو

 ‘ = ع

 

 aw = او

 gh = غ

 

 ay = أي

 
 



Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 369 

TAREKAT “SEMI MANDIRI”: PROTOTIPE RITUAL 
MASYARAKAT PEDESAAN MADURA 

Imam Amrusi Jailani* 
__________________________________________________ 

Abstract: This study explores the phenomena of studying local rituals in Islam, 
which often become a focus of scholarly research. The studies of local Islam often 
reveal the map and the sketch of the developed various local rituals of Islam such 
as tarekat, tahlil and slametan. Scholars and experts have attempted to research 
these phenomena and employed diverse approaches to explain them. Most of them 
used textual and contextual approaches. Others sought to use structural and 
functional approach.  Their study help explain the pattern and the attitude of 
Islamic rituals among certain people. One example pertains to the explanation of 
the most rural people, especially in Madura East Java regarding their practice of 
local Islam. One of the fundinds of such scholalrly research asserts that the poeple 
in the region  conduct their rituals independently, without a medium of teachers 
and pupils. 

Abstrak: Artikel ini akan memaparkan kajian keislaman yang fenomenanya  
sering muncul dalam bentuk ritual Islam lokal dan tidak jarang dijadikan 
sebagai model kajian populer dalam pergulatan pemikiran yang sedang bergulir, 
khususnya di pentas akademik. Dari kajian tersebut didapati sketsa ritual 
Islam bermacam-macam dan menjelma dalam ritual-ritual yang berkembang. 
Sketsa ritual Islam tersebut telah mengundang animo dan atensi para pengkaji, 
baik dari dalam maupun luar (nonmuslim), dengan berbagai pendekatan yang 
digunakan untuk memudahkan pemahaman terhadap keislaman. Gambaran 
dari sketsa tersebut menunjukkan bahwa dalam realitas, kita sering 
diperhadapkan pada sketsa Islam lokal, dalam bentuk ritual-ritual, seperti 
tarekat-tarekat, tahlilan, selamatan, dan sebagainya. Pendekatan yang dipakai 
untuk meneropong hal tersebut adalah pendekatan tekstual-kontekstual dan 
struktural-fungsional. Dari penelaahan didapati bahwa ternyata pola 
pemahaman dan pola sikap mayoritas masyarakat pedesaan, khususnya 
Madura, mempraktekkan ajaran Islam dalam bentuk ritual yang mandiri, 
berjalan sendiri, tanpa mengenal hubungan antara murid dan syekh atau 
mursyid. 

Keywords: Ritual Islam, Ajaran Tarekat, Pendekatan Tekstual-
Kontekstual,  Praktik. 

                                                 
*Penulis adalah dosen pada Fakultas Syariah IAIN Sunan Ampel 

Surabaya. email: sriamrusi@yahoo.co.id 



Imam Amrusi Jailani, Tarekat ”Semi Mandiri”: Prototipe Ritual Masyarakat Pedesaan Madura 
___________________________________________________________ 

370 Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 

DALAM mengkaji setiap aktivitas religius dari umat, baik yang 
berlaku di kalangan agama-agama maupun masyarakat, pada 
tataran primitif maupun yang paling modern, agama-agama ardlî 
maupun samâwî, problematika utama yang harus dikedepankan 
adalah masalah metodologi.1 Masalah yang satu ini merupakan 
problem epistemologis yang signifikan dalam pencapaian tujuan 
atau sasaran yang diinginkan. Hal tersebut semakin dirasakan 
signifikansi dan eksistensinya, mengingat selama ini, sudah 
terjadi polarisasi dikotomis dalam memahami ajaran-ajaran 
agama, khususnya Islam dalam tataran konsep dan praksis, 
antara pendekatan tekstual pada satu sisi dan kontekstual pada 
sisi lain. Memang diakui, terdapat kesulitan untuk mendudukkan 
dua pengamatan tersebut dalam satu medium agar bisa sejajar 
antara satu dengan lainnya.  

Namun, bagaimanapun problematisnya hal tersebut, masih 
terbuka peluang lebar-lebar untuk bisa dipecahkan. Salah satu 
metode yang dianggap tepat bagi problem solving (pemecahan 
masalah) hal tersebut adalah dengan cara mengadakan 
penggAbûngan kedua metode atau perspektif tersebut dalam 
satu wacana yang komprehensif dan holistik. Signifikansi dari 
pendekatan tekstual-kontekstual ini, menurut pengamatan 
Frederick M. Denny, terletak pada upaya yang equilibrium 
(seimbang) antara pemahaman normatif-doktrinal di satu sisi, 
dan kontekstualisasi dengan unsur-unsur kesejarahan pada sisi 
lain.  

Apabila masyarakat atau institusi harus dipandang juga 
sebagai suatu public sphere yang terbuka, dan bukan sebagai private 
sphere yang eksklusif (yang pada hakekatnya merupakan ekstensi 

                                                 
1 Metodologi sudah menjadi bagian dari khazanah kosa kata bahasa 

Indonesia, yang diartikan sebagai “uraian tentang metode.” Metode sendiri 
dimaknakan sebagai “cara kerja yang bersistem untuk memudahkan 
pelaksanaan kerja suatu kegiatan guna mencapai tujuan yang telah 
ditentukan.” Lihat Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, Kamus Besar 
Bahasa Indonesia (Jakarta: Balai Pustaka, 1988), 581. Menurut Noeng 
Muhadjir, salah seorang ahli di bidang penelitian, metodologi dapat diartikan 
sebagai pembahasan konsep teoretis berbagai metode yang terkait dalam 
suatu sistem pengetahuan. Penjelasan selengkapnya mengenai hal tersebut 
dapat dilihat dalam Noeng Muhadjir, Metode Penelitian Kualitatif (Yogyakarta: 
Rake Sarisin, 1989), 9-10. 



Imam Amrusi Jailani, Tarekat ”Semi Mandiri”: Prototipe Ritual Masyarakat Pedesaan Madura 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 371 

saja dari satuan-satuan primer yang primordial dan paternalistik), 
tak pelak lagi program-program transformasi ajaran agama 
haruslah mengalami pemikiran ulang. Kalau yang dicita-citakan 
memang terwujudnya masyarakat madani yang terbuka dan 
egalitarian, dan bukan suatu masyarakat yang terpilah-pilah ke 
dalam golongan keluarga-keluarga yang saling mengucilkan 
dengan mengukuhi ruang privat mereka masing-masing, sudah 
saatnya kalau penyajian dan muatan-muatan penyampaian pesan 
ajaran Islam dibuat format ulang. Muatan-muatan agama Islam 
harus dikaji ulang, tidak lagi dimaksudkan untuk sebatas 
menyegarkan kembali ingatan akan kewajiban menaati perintah-
perintah agama. Lebih lanjut dari itu, pesan ajaran ini harus 
direformasi menjadi suatu pesan ajaran mengenai fungsi dan 
perubahan fungsi agama dan religi dalam kehidupan yang kian 
berskala global dengan konfigurasi-konfigurasinya yang telah 
kian majemuk.  

Dalam milenium kini, kehidupan beragama dan pengalaman 
spiritualitas manusia pada umumnya itu tidak lagi cuma 
pengalaman spiritualitas manusia pada umumnya dan hal itu 
tidak lagi cuma pengalaman tekstual komunitas-komunitas 
primer lokal yang partikularistik sifatnya. Lebih lanjut dari itu, 
kehidupan umat beragama sedunia ini telah banyak mengalami 
perubahan lewat proses-proses inkulturasi yang kontekstual, 
bahkan mewujud tidak hanya sebagai apa yang disebut the common 
shared belief of nation, melainkan telah terproses lebih lanjut 
sebagai the universal spiritual value of humankind. Dari cara pandang 
semacam ini kita akan memahami sketsa2 Islam secara bijak.  

                                                 
2 Sketsa diderivasi dari kata sketch (bahasa Inggris), yang berarti bagan, 

goresan, atau uraian ringkas, seperti biographical sketch, bermakna riwayat 
hidup singkat. Kata tersebut juga bermakna membuat sketsa, seperti to sketch 
in the details (menguraikan secara terperinci), to sketch out a rough draft of a speech 
(membuat rancangan kasar dari pembicaraan atau pidato). Kata sifat dari 
sketch adalah sketchy, yang bermakna description of an accident (gambaran dari 
suatu peristiwa, yaitu dalam garis besarnya atau kurang lengkap), atau 
sketchily (kata keterangan), yang berarti secara sederhana (meal), atau dalam 
garis-garis besarnya. Lihat John M. Echols dan Hassan Shadily, Kamus Inggris 
Indonesia (An English-Indonesian Dictionary) (Jakarta: PT. Gramedia Pustaka 
Utama, 2000), 530.  



Imam Amrusi Jailani, Tarekat ”Semi Mandiri”: Prototipe Ritual Masyarakat Pedesaan Madura 
___________________________________________________________ 

372 Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 

Sketsa Ritual dalam Islam  

Dalam tulisan ini digambarkan secara garis besar mengenai 
ritual Islam. Digunakan istilah “sketsa” untuk merepresentasikan 
hal tersebut karena memang tulisan ini tidak menyuguhkan 
secara detail dan juga karena masih merupakan studi awal dari 
persoalan ini. Tulisan ini akan membuka jalan bagi penelitian 
lanjutan yang dapat menggambarkan secara detail persoalan ini.  

Aktivitas atau parktek-praktek ritual dalam Islam sebenarnya 
lebih merupakan kontekstualisasi ajaran Islam melalui jalur 
kelembagaan-sosial. Praktek-praktek tersebut merupakan 
penjelmaan dari ajaran-ajaran Islam dalam bentuk pengamalan-
pengamalan yang dikoordinasikan melalui perkumpulan-
perkumpulan atau lembaga. Hal tersebut menjadi sangat 
signifikan mengingat pelaksanaan dan pemahaman Islam di 
tanah air selalu mendapatkan perhatian, khususnya pengamalan 
dan pemahaman tentang ajaran agama Islam dalam bentuk ritual. 

Pelaksanaan ajaran agama yang sering mendapat perhatian, 
terutama pada hal-hal berikut: pertama, masalah materi atau 
muatan (content) ajaran agama Islam itu sendiri. Materi ajaran 
agama yang bersumber dari Islam dinilai hanya menekankan 
pada dimensi teologis (dalam pengertian yang sempit) dari ritual 
ajaran agama Islam. Dimensi teologis dan ritual merupakan 
masalah yang penting karena keduanya merupakan kerangka 
dasar ajaran Islam, karena menyangkut rukun iman dan rukun 
Islam, agaknya telah menjadi kesadaran dan keyakinan dalam 
keberagamaan umat Islam. Hal ini, menurut al-Îjî, merupakan 
persoalan yang dikenal secara umum atau sudah menjadi opini 
publik (ma’lûm bi al-dlarûrah min al-dîn).3  

Namun, pada kenyataannya muncul sikap kritis yang 
disebabkan karena dimensi teologis dan ritual dalam pelaksanaan 
ajaran agama tidak diletakkan dalam suatu kekayaan wacana. 
Kajian teologis berhenti pada persoalan ketuhanan yang bersifat 

                                                 
3Lihat „Adhudh al-Lâh wa al-Dîn al-Qâdlî „Abd al-Rahmân bin Ahmad 

al-Îjî, al-Mawâqif fî ‘Ilm al-Kalâm (Beirut: „Alam al-Kutub, t.t.), 372-3. Lihat 
juga Ibn Hazm al-Andalūsî, al-Ushūl wa al-Furū’, tahqîq Muhammad „Athif al-
„Iraqî, Suhayr Fadl al-Lâh Abū Wâfiyah dan Ibrâhîm Ibrâhîm Hilâl (Kairo: 
Dâr al-Nahdlah al-„Arabiyyah, 19780), 236. 



Imam Amrusi Jailani, Tarekat ”Semi Mandiri”: Prototipe Ritual Masyarakat Pedesaan Madura 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 373 

mistis-ontologis, yang tidak berhubungan sama sekali dengan 
realitas kemanusiaan. 

Dalam berbagai kajian, praktek-praktek pengamalan ajaran 
agama yang berkembang di masyarakat lebih dikenal dengan 
istilah ritual ketimbang ibadah dalam pengertian secara khusus, 
dan terkadang ritual bermakna ibadah secara umum. Secara 
khusus, ibadah dalam Islam dikhususkan pada pengamalan 
ajaran Islam secara khusus, atau lebih dikenal ibadah mahdlah, 
seperti shalat, zakat, puasa, haji, dan sebagainya, yang 
tuntunannya terdapat dalam al-Qur‟an dan Hadis. Setiap ibadah 
harus ada ketentuannya dalam al-Qur‟an dan Hadis.  

Oleh karena itu, ibadah harus memenuhi ketentuan tersebut, 
sesuai dengan kaedah yang berbunyi: al-ashl fî al-‘ibâdah al-tahrîm, 
hattâ yadulla al-dalîl ‘ala ibâhatihi, yakni ketentuan asal dari ibadah 
itu adalah haram hingga terdapat dalil yang membolehkannya. 
Dengan demikian, mengada-adakan suatu ibadah yang tidak ada 
ketentuannya dalan nash adalah haram dan tidak dianggap 
sebagai ibadah. 

Ritual dipahami sebagai pengamalan-pengamalan ajaran 
agama yang bersentuhan dengan sosial (kemasyarakatan), 
budaya, dan tradisi masyarakat setempat. Praktek-praktek yang 
seperti ini sering menjelma dalam masyarakat dengan bentuk 
tahlilan, selamatan, kenduren, perayaan-perayaan seperti sekaten, 
grebek maulud, dan lain-lain. Pada dimensi ini pengkaji-pengkaji 
Barat sering menyoroti dalam diskursus ritual Islam. 

Iman sebagai kajian utama dalam ajaran agama lebih banyak 
diorientasikan pada upaya mempertahankan akidah. Jarang 
sekali, bahkan tidak ada sama sekali, aspek keimanan yang 
dikaitkan dengan persoalan yang lebih bersifat kontekstual dalam 
realitas kehidupan umat. Kepedulian pada masalah kemiskinan 
misalnya, bukan dianggap sebagai bagian dari proses aktualisasi 
keimanan.  Kemiskinan wacana juga terjadi pada dimensi ritual 
pengajaran dan pengamalan agama, yakni masih terpaku pada 
bagaimana mengajarkan kayfiyyah beribadah. Pemahaman agama 
dipandang dari dimensi ritual ini, masih jauh dalam memberikan 
pengayaan spiritual, etika, dan moral. Akibatnya, para pemeluk 
agama Islam secara verbal dapat memahami ajaran Islam, serta 



Imam Amrusi Jailani, Tarekat ”Semi Mandiri”: Prototipe Ritual Masyarakat Pedesaan Madura 
___________________________________________________________ 

374 Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 

terampil melaksanakannya, tetapi kurang menghayati kedalaman 
maknanya. 

Kedua, persoalan yang berhubungan dengan kerangka 
metodologi, penyampaian pesan-pesan agama. Jika dibandingkan 
dengan kajian keilmuan lainnya, kajian tentang ritual pengamalan 
ajaran agama Islam masih terpaku dengan model konvensional 
yang lebih menekankan penggunaan metode ceramah, 
sebagaimana layaknya sebuah pengajian yang cenderung 
monolog dan doktrinal.  

Dalam keadaan yang demikian, penyampaian pesan lebih 
merupakan sebagai perambahan dan pengayaan individu 
muballigh saja, padahal penerima pesan juga telah mempunyai 
potensi agama atau keinsafan beragama (sense of religious). Agama 
perlu dikembangkan dalam keakraban wacana melalui proses 
perenungan yang mendalam dan proses dialogis yang produktif 
dan kritis.  

Dalam konteks ini, para pemeluk agama dibiarkan 
melakukan perambahan batin dan intelektual sehingga kelak 
menemukan dalam dirinya kedewasaan dalam beragama, baik 
dalam hal afeksi religiusnya maupun dimensi intelektualnya. 
Peran kiai, da’i, muballigh, ustadz, dan pendidik di sini hanya 
sebagai mitra dialog bagi mereka. Tidak ada tempat bagi ustadz 
untuk menganggap apa yang menjadi pemahamannya terhadap 
ajaran agama Islam sebagai kebenaran yang mutlak, yang dalam 
proses berikutnya, pengikutnya  didoktrin dengan apa yang telah 
menjadi pemahamannya.  

Munculnya perilaku keberagamaan yang belakangan ini 
sering disebut dengan istilah fundamentalisme yang  mengandung 
ciri skripturalistik dalam hal teologinya, serta eksklusif dalam 
hubungan sosialnya, seperti adanya keengganan untuk 
melakukan dialog-dialog keagamaan, disebabkan oleh adanya 
anggapan bahwa yang paling benar adalah paham dari 
kelompoknya, yang bisa jadi bertitik tolak pada kelemahan-
kelemahan metodologi dalam penyampaian pesan-pesan agama.  

Signifikansi dari pendekatan tekstual-kontekstual ini, 
menurut Frederick M. Denny, 4  terletak pada upaya yang 

                                                 
4 Penjelasan selanjutnya mengenai hal tersebut dapat dilihat dalam 

Frederick M. Denny, “Islamic Ritual, Perspectives, and Theories,” dalam 



Imam Amrusi Jailani, Tarekat ”Semi Mandiri”: Prototipe Ritual Masyarakat Pedesaan Madura 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 375 

seimbang antara pemahaman normatif-doktrinal di satu sisi, dan 
kontekstualisasi dengan unsur-unsur kesejarahan pada sisi lain. 
Pendekatan tekstual menekankan signifikansi teks-teks sebagai 
fokus kajian dengan merujuk pada sumber-sumber primer dari 
ajaran Islam, al-Qur‟an dan  Hadis.5  

Kenyataan itu dapat dilihat, misalnya, pada kelompok-
kelompok yang memiliki corak pemahaman tekstual yang statis 
terhadap ayat-ayat al-Qur‟an dan Hadis, pemahaman yang 
bersifat duplikasi terhadap pola hidup umat di masa Nabi dan 
para sahabatnya, pemahaman keagamaan yang lebih berdimensi 
sufisme, dan menilai kehidupan kini (modern) sebagai realitas 
yang tidak islami. 

Dalam memahami al-Qur‟an dan Hadis, mereka memakai 
pola pendekatan tekstual secara kaku dan statis sehingga kadar  
keterikatan pada makna harfiah sangat kuat, misalnya  
pemahaman tentang adanya pembatasan dalam aktivitas sosial 
kaum wanita bahwa wanita hanya sekadar berfungsi sebagai ibu 
rumah tangga yang berperan mendampingi dan mengasuh putra-
putri mereka. Partisipasi sosial mereka hanya dibatasi dengan 
sesama mereka sehingga mereka terhalang untuk berkarir. 

Pemahaman “duplikasi” terhadap praktek kehidupan umat di 
zaman Nabi dan para sahabat membuahkan sikap mengarah 
pada tradisionalisasi kehidupan dengan menganggap bahwa pola 
kehidupan modern (masa kini) tidak islami karena tidak sesuai 
dengan pola kehidupan yang telah dicontohkan penganut Islam 
pioner. Ironisnya, pemahaman yang demikian itu menyempit 
pada segi-segi kehidupan praktis yang sesungguhnya merupakan 
pencerminan kultur Arab. Misalnya, memelihara jenggot, cara 
berpakaian di atas tumit untuk laki-laki; pemahaman tentang 
pakaian penutup aurat (jilbab) tidak dipahami sebagai pakaian 
penutup aurat wanita, tetapi lebih spesifik sampai kepada 
polanya pun harus mengikuti model yang biasanya dipakai oleh 

                                                 
Approaches to Islam in Religious Studies, ed. Richard Martin (Tucson: The 
University of Arizona Press, 1985), 63-77.  

5Lihat Richard Martin, “Islamic Textuality in Light of Poststructuralist 
Criticism,” dalam A Way Prepared: Essays on Islamic Culture in Honor of Richard 
Bayly Winder (New York: New York University Press, 1988), 116-31.   



Imam Amrusi Jailani, Tarekat ”Semi Mandiri”: Prototipe Ritual Masyarakat Pedesaan Madura 
___________________________________________________________ 

376 Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 

para perempuan Arab dan Persia,6 dan pemahaman tentang cara 
makan masyarakat Arab yang tidak selalu sesuai dengan tradisi 
makan yang ada dalam masyarakat kita.7  

Dalam aplikasinya, pendekatan tekstual barangkali tidak 
menemui kendala yang cukup berarti ketika dipakai untuk 
melihat dimensi Islam normatif yang bersifat qath’î, seperti 
masalah ibadah mahdlah dan masalah tauhid. Persoalan baru akan 
muncul ketika pendekatan ini dihadapkan pada realitas ritual 
umat Islam yang tidak tertuang secara eksplisit, baik dalam al-
Qur‟an maupun Hadis, tetapi kehadirannya diakui, bahkan 
diamalkan oleh komunitas muslim tertentu secara luas dan sudah 
mentradisi secara turun-temurun. Bagi pendekatan tekstual, 
memang cukup dilematis untuk sekadar menjustifikasi bahwa 
ritual-ritual tersebut merupakan bagian dari ajaran Islam atau 
tidak. Sebagai bagian dari diskursus akademis, tujuan mengkaji 
ritual-ritual populer dalam Islam memang bukan untuk 
membuktikan apakah hal itu merupakan bagian dari ajaran Islam 
atau tidak.  

Diskursus semacam ini tentu saja out of date untuk  dapat  
tetap dikedepankan dalam konteks analisis ilmiah-akademis dan 
tidak perlu dipertahankan dalam tradisi intelektual. Sebaliknya, 
yang menjadi concern akademis di sini adalah bagaimana 
menempatkan ritual populer tersebut dalam kerangka 
proporsional yang tidak berbuntut klaim dan pembenaran 
sepihak.  

                                                 
6Mereka menganggap segala sesuatu yang tidak ada pada zaman Nabi 

dan sahabat tergolong hal-hal yang dianggap bid‟ah. Termasuk dalam hal ini 
adalah cara berpakaian model yang ada di Indonesia, seperti memakai sarung 
dan celana yang tidak ada pada zaman Nabi, padahal di zaman Nabi yang 
ada cuma jubah. Selain jubah termasuk bid‟ah. Demikian pula model jilbab 
yang ada di Indonesia sekarang ini, tidak sesuai dengan apa yang telah 
diterapkan pada muslimah di zaman Nabi. Semua pemakai jilbab yang bukan 
duplikasi dari zaman Nabi tergolong pengamal bid’ah.  

7 Sebagaimana dimaklumi bersama bahwa cara makan di masa Nabi 
adalah makan secara bersama-sama dalam satu wadah dan dalam 
menyuapkan makanan ke dalam mulut memakai dua jari saja, demikian 
dalam beberapa Hadis. Cara makan yang tidak sesuai dengan apa yang sudah 
dipraktekkan oleh Nabi ini dianggap bid‟ah. Misalnya, cara makan yang 
bersifat individualistis dengan memegang piring satu-satu, apalagi ditambah 
dengan memakai sendok, bid‟ahnya tambah berlipat ganda.  



Imam Amrusi Jailani, Tarekat ”Semi Mandiri”: Prototipe Ritual Masyarakat Pedesaan Madura 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 377 

Mark R. Woodward memberikan ancangan tentatif yang 
kiranya dapat membantu memecahkan disparitas distingtif antara 
Islam normatif atau formal dan Islam popular atau lokal. Desain 
yang tersusun atas empat unsur dasar itu, secara kronologis 
paparannya sebagai berikut. Pertama, Islam universalis; ajaran 
Islam yang terdapat dalam Islam universal ini bersifat taken for 
granted, di dalamnya tercakup ajaran Islam yang sudah digariskan 
secara qath’î dalam al-Qur‟an dan Hadis, seperti arkân al-Islâm, 
masalah tauhid, dan kredo religius lainnya.  Pada umumnya umat 
Islam sepakat bahwa hal tersebut sebagai ultimate truth yang tidak 
memerlukan interpretasi lebih jauh. 

Kedua, Islam esensialis; tema “esensialis‟‟ ini pada mulanya 
dipinjam oleh Woodward dari Rihard C. Martin untuk menunjuk 
modus praktek-praktek ritual yang sekalipun tidak dimandatkan 
secara eksplisit oleh teks-teks universalis  (al-Qur‟an dan Hadis), 
tetapi secara luas diamalkan oleh umat Islam atas dasar justifikasi 
substansial dari semangat kedua sumber suci tersebut. Hal ini 
bisa dicontohkan dengan perayaan maulid al-nabî, praktek 
rutinitas ritual halaqah-halaqah sufi, perayaan haul para syekh, 
juga modus-modus ritual yang secara tradisi dipraktekkan untuk 
memuliakan para wali, ziarah ke tempat-tempat suci, serta tradisi 
kenduren atau tahlilan yang  tersebar  luas di negara-negara 
Muslim, seperti India, Malaysia, Bangladesh, Pakistan, dan 
Indonesia. 8  Dengan demikian, Islam esensial merupakan 
kategori Islam yang sangat inklusif. 

                                                 
8Tradisi-tradisi ritual umat Islam seperti di atas yang sudah mengakar 

secara turun-temurun di berbagai  negara muslim, khususnya Indonesia, 
telah dipaparkan secara mendetail dalam John R. Bown, Muslims Through 
Discourse (Princeton, New Jersey: Princeton University Press, 1993), 229-50; 
Demikian juga artikelnya, “On Scriptural Essentialism and Ritual Variation: 
Muslim Sacrifice in Sumatra and Marocco,” American Ethnologist 19:4 
(November, 1992), 656-71; Mark R. Woodward, “The Slametan: Textual 
Knowledge and Ritual Performance in Central Javanese Islam, “ dalam 
History of Religion 28, 54-89; Clifford Geerdz, The Religion of Java (London: 
The Free Press of Glencoe, 1960); Juga artikelnya, “Ritual and Social 
Change: A Javanese Example,”  American Anthropologist 59:1 (Februari, 1957), 
32-54.  Tradisi kenduri di Malaysia dapat dilihat, misalnya, dalam Zainal 
Kling, “Social Structure: The Practices of Malay Religiousity,” dalam Islamic 
Civilization in The Malay World, ed. Moh. Taib Osman (Kuala Lumpur dan 



Imam Amrusi Jailani, Tarekat ”Semi Mandiri”: Prototipe Ritual Masyarakat Pedesaan Madura 
___________________________________________________________ 

378 Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 

Ketiga, Islam sebagaimana yang diterima atau dipahami 
(Received Islam), yang dalam hal ini cuma dicontohkan dengan  
dominasi ajaran kaum sufi yang lebih banyak berperan dalam 
perkembangan Islam lokal, seperti di Jawa, dan tidak terdapat 
penjelasan lain. 9  Keempat, Islam lokal; didefinisikan sebagai 
seperangkat teks tertulis, tradisi oral atau spiritual yang tidak 
didapati di tanah kelahiran Islam (Arab). Woodward 
mencontohkan hal ini dengan naskah-naskah mistik Jawa. Model 
Islam seperti ini merupakan hasil dari interaksi ajaran Islam 
dengan budaya setempat. 

Suguhan Woodward yang amat berharga tersebut telah 
memberikan suatu pemahaman lebih lanjut serta sinyal bahwa 
pendekatan tekstual terkesan tidak memiliki batasan yang jelas 
untuk memverifikasi mana hal-hal yang islami dan mana yang 
bukan. Ketidakjelasan batasan mengenai Islam yang diperankan 
oleh pendekatan tekstual ini telah menjadikannya kurang valid 
karena tidak menawarkan jawaban yang pasti terhadap diskursus 
keislaman tertentu. Inilah kelemaham yang dimiliki oleh 
pendekatan tekstual. Namun, dalam tataran akademis, batasan 
definitif untuk menarik garis demarkasi antara mana yang islami 
dan mana yang tidak bukan merupakan persoalan mendasar. 
Yang menjadi persoalan penting dalam konteks ini adalah 
bagaimana sebuah fenomena ritual dalam Islam bisa dipahami 
secara proporsional sehingga tidak memunculkan klaim 
kebenaran sepihak. 

Pendekatan kontekstual merupakan perangkat komplementer 
yang dapat menjelaskan motif-motif kesejarahan dalam Islam 
untuk memperkuat asumsi bahwa Islam merupakan entitas 
komprehensif yang melingkupi elemen normatif dan elemen 
praksis. Pendekatan ini penting untuk memahami Islam dalam 
kerangka konteksnya, baik ruang maupun waktu.10   

                                                 
Istambul: Dewan bahasa dan Pustaka dan The Research Centre for Islamic 
History, Art and Culture, 1997), 51-80.  

9Lihat keterangan selengkapnya dalam Mark R. Woodward, Islam in Java, 
Normative Piety and Mysticism in The Sultanate Yogyakarta (Tucson: The 
University of Arizona Press, 1989).  

10 D. Eickelman, “The Study of Islam in Local Contexts,” dalam 
Contributions to Asian Studies 17, (1982), 1-16.   



Imam Amrusi Jailani, Tarekat ”Semi Mandiri”: Prototipe Ritual Masyarakat Pedesaan Madura 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 379 

Untuk memahami fenomena ajaran agama, secara 
kontekstual, teori fungsional dan struktural dalam sosio-kultural 
akan menjadi sesuatu yang signifikan dalam membantu upaya 
tersebut. Menurut teori fungsional, antara agama dan fungsinya 
dapat diasumsikan memiliki relevansi dialektika yang 
diaplikasikan melalui ibadah (ritual). 11  Pada dasarnya, fungsi 
agama secara fundamental diarahkan kepada hal-hal yang 
supranatural. Partisipan yang terlibat dalam sebuah ritual dapat 
melihat kemajemukan agama sebagai sarana meningkatkan 
hubungan spiritualnya dengan Tuhan. Kebutuhan spiritual 
merupakan sesuatu yang alamiah bagi manusia. 

Setiap ritual dalam agama, menurut teori ini, memiliki 
signifikansi teologis, baik dari dimensi sosial maupun psikologis. 
Dalam aspek teologis ini, tidak akan bisa dihindari penampakan 
simbol-simbol religius sebagai bahasa maknawiah, yang 
pemaknaannya sangat bergantung kepada kualitas dan arah 
performa ritual maupun keadaan internal partisipan dari ritual 
yang bersangkutan. Sebuah ritual, dalam konteks sosiologis, 
merupakan manifestasi dari perekat solidaritas sosial atau alat 
memperkuat solidaritas sosial (meminjam istilah Durkheim) 
melalui performa dan pengabdian.12  

Dalam masyarakat paternalistik seperti Indonesia, khususnya 
Jawa, perekat solidaritas sosial yang ampuh adalah melalui 
upacara-upacara ritual yang diadakan di berbagai daerah di tanah 
air, seperti doa bersama, shalawatan, membaca manâqib, seperti 
manâqib Syaikh „Abd al-Qâdir Jaylânî, tahlilan, istighâtsah, tablîgh 
akbar, dan sebagainya.13 Asumsi seperti itu memang sudah diakui 

                                                 
11 Penjelasan lebih lanjut dapat dilihat dalam Bronislaw Malinowski, 

Magic, Science and Religion (New York: Anchor Book, 1959), 36-46.  
12 Lihat Emile Durkheim, The Elementary Forms of Religious Life (New 

York: The Free Press, 1995), 344.  
13Lihat James Peacock, Rites and Modernization: Symbolic and Social Aspect of 

Indonesian Proletarian Drama (Chicago: University of Chicago Press, 1968),  
226; Tulisannya juga, Muslim Puritans: Reformist Psychology in Southeast Asian 
Islam (Berkeley: Los Angelos, London: University of California Press, 1978); 
Clifford Geertz, The Interpretation of Culture (New York: Basic Books, 1973),  
164; Robert W. Hefner, Hindu Javanese: Tengger Tradition and Islam (Princeton, 
New Jersey: Princeton University Press, 1985), 54-6; Koentjaraningrat, 



Imam Amrusi Jailani, Tarekat ”Semi Mandiri”: Prototipe Ritual Masyarakat Pedesaan Madura 
___________________________________________________________ 

380 Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 

sendiri oleh kaum fungsionalis, terutama James Peacock, 
Clifford Geertz, Robert W. Hefner, dan Koentjaraningrat. 
Dengan demikian, teori fungsional memandang fungsi agama 
dalam konteks yang lebih luas, baik dalam konteks spiritual 
maupun eksistensi kemanusiaan. Ia dapat dipahami sebagai 
sebuah jawaban atas pertanyaan mengapa agama itu ada atau 
diadakan, atau mengapa manusia itu membutuhkan agama. 

Menurut teori struktural, agama diasumsikan memiliki 
relevansi struktural dengan mitos-mitos lokal tertentu. Di mata 
kaum strukturalis, agama dan mitos memiliki hubungan 
resiprokal. Mitos berada pada tataran konsepsi, sedangkan 
agama berada pada tataran aksi atau dalam istilah Levi-Strauss 
disebut homology. 14  Strukturalisme memandang sebuah ritual 
dalam agama sebagai bagian dari seuah logical order dalam 
bangunan sistem kultural. Dia mengikuti struktur formal dari 
sebuah sistem tertutup. Akan lebih jelas lagi jika perspektif teori 
ini dijelaskan dengan teori model of dan model for-nya Geertz.15 
Bagi Levi-Strauss, mitos dan ritual bisa saling berganti posisi satu 
sama lainnya, sedangkan Geertz memandang mitos sebagai 
wujud dari model of sebuah ritual dan ritual sendiri menjadi model 
for-nya mitos. 

Pada tataran praksis, fenomena kenduren atau tahlilan 
merupakan gambaran konkret untuk memperkuat aplikasi dari 
teori di atas yang mengasumsikan terdapatnya relevansi 
struktural antara kenduren atau tahlilan dengan mitos-mitos lokal 
tertentu, sehingga menjadi bagian integral dari kebudayaan Islam 
Jawa yang lebih banyak segi-segi persamaannya dengan Islam 
India.16 

                                                 
Javanese Culture (Oxford and New York: Oxford University Press, 1985),  
147.  

14 Lihat Claude Levi-Strauss, Structural Anthropology (New York: Basic 
Books, 1963), 232-3.  

15 Lihat Geertz, “Religion as a Cultural System,” dalam The 
Interpretation...,  87-125.  

16Lihat penjelasan lebih lanjut dalam Woodward, “The Garebeg Maulud 
in Yogyakarta: Veneration of the Prophet as Imperial Ritual,” Journal of 
Ritual Studies 5: 1 (Winter: 1991), 109-32.   



Imam Amrusi Jailani, Tarekat ”Semi Mandiri”: Prototipe Ritual Masyarakat Pedesaan Madura 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 381 

Tarekat “Semi Mandiri”  

Tarekat atau tharîqah dalam tradisi para sufi merupakan 
langkah-langkah atau jalan yang harus dilalui untuk sampai ke 
hadirat Ilahi. Tharîqah yang bermakna sâlik ini juga dikenal 
dengan maqâmât wa al-ahwâl, yaitu taraf persinggahan yang 
dicapai oleh seseorang yang menjalani pendakian (taraqqî )untuk 
berada sedekat-dekatnya dengan Sang Kekasih (Tuhan).17 Akan 
tetapi, pada perkembangan berikutnya, tarekat itu lebih populer 
dengan suatu gerakan yang lengkap untuk memberikan latihan-
latihan rohani dan jasmani dalam segolongan orang-orang Islam 
menurut ajaran-ajaran dan keyakinan-keyakinan tertentu.18  

Dalam konteks ini, tarekat itu harus memiliki unsur-unsur 
seperti mursyid atau syekh, yang bertugas membimbing murid, 
yaitu para pengikut tarekat, dalam menjalankan riyâdlah atau 
latihan-latihan berupa dzikir dan wirid, khalwat, dan tawajjuh. 
Mursyid dibantu oleh beberapa khalifah dalam menjalankan 
tugasnya. Para murid harus tunduk kepada mursyid dan harus 
menjalankan syarat-syarat yang sudah ditetapkan dalam tarekat.  
Sebagai tanda kesetiaan mereka, semua murid mengucapkan janji 
setia dan bersedia melakukan bai’at. Dalam menjalankan 
aktivitas, mereka disediakan tempat latihan atau bahkan 
karantina yang disebut dengan ribâth atau dzawiyah. Di tempat ini 
semua murid harus tunduk pada semua perintah dan harus 
menjauhi semua pantangan yang dilarang oleh mursyid-nya. 
Mereka harus memberikan penyerahan diri secara total. 

Apabila murid sudah dianggap mampu menjalankan sendiri 
tanpa bimbingan atau dinyatakan lulus, sang mursyid akan 
memberikan semacam lisensi kepada muridnya berupa ijazah 
yang menerangkan bahwa dia berhak mengembangkan 
tarekatnya, dan juga khirqah, berupa sepotong pakaian sebagai 
simbol dari pertalian mereka, yang sering disebut khirqah al-
tabarruk, atau juga berupa keterangan-keterangan lainnya 

                                                 
17 Penjelasan selengkapnya dapat dilihat dalam Annemarie Schimmel,  

Dimensi Mistik dalam Islam, ter. Supardi Djoko Damono (Jakarta: Pustaka 
Firdaus, 2000), 123 – 7. 

18Lihat Abubakar Aceh, Pengantar Sejarah Sufi dan Tasawwuf (Solo: CV. 
Ramadhani, 1987), 63 – 70. 



Imam Amrusi Jailani, Tarekat ”Semi Mandiri”: Prototipe Ritual Masyarakat Pedesaan Madura 
___________________________________________________________ 

382 Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 

mengenai wirid, atau khirqah al-wirid, dan wazifah. Dalam suatu 
peringatan perpisahan mereka, yang sering disebut talqîn, syekh 
biasanya memberikan wasiat dan nasehat kepada muridnya 
untuk dijadikan pegangan selama-lamanya. Wasiat itu merupakan 
suatu kenangan yang tidak akan terlupakan  dan akan selalu 
diingat sebagai perantara antara dirinya dengan gurunya untuk 
selama-lamanya, dan biasanya hal itu disebut dengan wasîlah atau 
râbithah. Sejak itulah mereka memilki silsilah dengan para 
gurunya.19 

Silsilah, yang merupakan suatu keharusan dalam menjalankan 
tarekat, dapat dicontohkan dengan silsilah tarekat Qadiriyah 20 
yang dikembangkan oleh Syekh Sams Dîn al-Sumatrânî, beliau 
menerima dari Syekh Muhammad Murad, dari Syekh „Abd al-
Fattah, dari Syekh „Ustmân, dari Syekh „Abd al-Rahîm, dari 
Syekh Abû Bakr, dari Syekh Yahyâ, dari Syekh Hisyâm al-Dîn, 
dari Syekh Walî al-Dîn, dari Syekh Nûr al-Dîn, dari Syekh Syafar 
al-Dîn, dari Syekh Syams al-Dîn, dari Syekh Muhammad Hatak, 
dari Syekh „Abd al-‟Azîz, dari Syekh Sulţân Auliyâ‟ al-Quth al-
Ghauts „Abd al-Qâdir al-Jailânî, dari Syekh Abî Sa‟îd al-
Makhzûmî, dari Syekh Abî Hasan Alî al-Hakârî, dari Syekh „Abd 
Al-Farâj al-Tarthûsî, dari Syekh „Abd al-Walîd al-Tamîmî, dari 
Syekh Abû Bakr al-Syiblî, dari Syekh al-Thâifah Şufîyah Abû al-
Qâsim Junayd al-Baghdâdî, dari Syekh Sarrî al-Saqâthî, dari 
Syekh Ma‟rûf al-Karkhî, dari Syekh Abî al-Hasan Âlî bin Mûsâ  
al-Ridhâ, dari Syekh Mûsâ al-Kazhîm, dari Syekh Imâm Ja‟far al-
Şhâdiq, dari Syekh Imâm Muhammad al-Bâqir, dari Syekh Imâm 

                                                 
19Ibid ..., 67. 

 20  Pendiri Tarekat Qadiriyah adalah Syeikh „Abd al-Qâdir al-Jailânî, 
seorang ulama yang zahid, pengikut Mazhab Hanbali. Ia mempunyai sebuah 
sekolah untuk melakukan suluk dan latihan-latihan kesufian di Baghdad. 
Pengembangan dan penyebaran Tarekat ini didukung oleh anak-anaknya 
antara lain Ibrâhîm dan „Abd al-Salâm. Semasa „Abd al-Qâdir al-Jailânî masih 
hidup, Tarekat Qadiriyah sudah berkembang ke beberapa penjuru dunia, 
antara lain ke Yaman yang disiarkan oleh Âlî bin al-Haddâd, di Syiria oleh 
Muhammad Bathâ‟, di Mesir oleh Muhammad bin „Abd al-Samad serta di 
Maroko, Turkestan, dan India yang dilakukan oleh anak-anaknya sendiri. 
Mereka sangat berjasa dalam menyempurnakan Tarekat Qadiriyah. Mereka 
pula yang menjadikan tarekat ini sebagai gerakan yang mengumpulkan dan 
menyalurkan dana untuk keperluan amal sosial. 



Imam Amrusi Jailani, Tarekat ”Semi Mandiri”: Prototipe Ritual Masyarakat Pedesaan Madura 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 383 

Zainal „Abidîn, dari Sayyidina Husayn bin Âlî, dari Sayyidina Âlî 
bin Abî Thâlib, dari Nabi Muhammad saw., dari Malaikat Jibril, 
yang menerima titah dari Allah swt.21   

Sebenarnya, terdapat juga ulama terkenal dari Madura, yang 
terdapat dalam silsilah penyebar tarekat Naqsyabandiyah, yaitu 
Syekh „Abd al-„Azîm al-Mandûrî, murid dari Syekh al-Sayyid 
Muhammad Yûsûf al-Zawâwi. Beliau dianggap sebagai penyebar 
pertama dari tarekat Naqsyabandiyah Muzhahirah di kawasan 
Jawa Timur, khususnya orang-orang Madura, dan juga di 
Kalimantan Barat. 22  Walaupun demikian, tarekat yang paling 
terkenal di Madura adalah Qadiriyah, dan kemudian 
Naqsybandiyah. 

Hampir di setiap dusun atau kampung di Madura dijumpai 
fenomena yang amat menarik dari praktek ritual masyarakat 
Madura yang sudah menjadi rutinitas, entah kapan mulainya, 
perlu penelusuran lebih lanjut, dan yang penting rutinitas ritual 
tersebut tetap marak hingga era modern kini. Selain ritual-ritual 
seperti tahlilan, shalawatan, yasinan, yang dikemas dalam bentuk 
perkumpulan, entah berafiliasi ke tarekat yang mana, tidak jelas, 
semua itu sudah mentradisi dalam masyarakat Madura. 

Ada satu bentuk ritual yang perhelatannya berlangsung setiap 
bulanan, yang sering dikenal dengan “Perkumpulan Sebelasan” 
karena diadakan setiap malam tanggal sebelas bulan Hijriyah. 
Mengenai modus ritual yang satu ini, mungkin kita dapat 
menebak dan hampir pasti, bahwa ritual ini mengacu kepada 
tarekat Qadiriyah.  

Dalam hikayatnya, penamaan “sebelasan” itu dihubungkan 
dengan salah satu hari bersejarah dari kehidupan Syekh „Abd al-
Qâdir al-Jailânî, yaitu hari wafatnya, walaupun kepastiannya 
memerlukan penelusuran lebih lanjut. Dalam ritual tersebut 
dibacakan manaqib Syekh „Abd al-Qâdir al-Jailânî.23 Selain dari 
itu, diadakan juga tawasul kepada Nabi Muhammad, para 

                                                 
21Lihat Hawash Abdullah, Perkembangan Ilmu Tasawuf dan Tokoh-Tokohnya 

di Nusantara (Surabaya: Al-Ikhlash, 1980), 178-81. 
22Ibid., 173. 
23 Manaqib adalah cerita-cerita mengenai kekeramatan para wali, yang 

biasanya dapat didengar dari para penunggu kuburan, keluarganya, atau para 
pengikutnya. Lihat Aceh, Pengantar ..., 355. 



Imam Amrusi Jailani, Tarekat ”Semi Mandiri”: Prototipe Ritual Masyarakat Pedesaan Madura 
___________________________________________________________ 

384 Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 

sahabat beliau, para wali, khususnya Syekh „Abd al-Qâdir al-
Jailânî. Juga dibaca shalawat dalam jumlah yang banyak, 24  dan 
wirid atau dzikir ala tarekat Qadiriyah, yang di antaranya: Yâ Qâdlî 
al- Hâjât, Yâ Kâfî al-Muhimmât, Yâ Râfi’ al-Darajât, Yâ Dâfi’ al-
Baliyât, Yâ Muhill al-Musykilât, Yâ Mujî b al-Da’awât, Yâ Syâfî al- 
Amrâdl, dan Yâ Arham al-Râhimîn; masing-masing seratus kali 
atau disesuaikan dengan waktu dan kemampuan, serta masih 
banyak bacaan-bacaan lainnya.  

Pada umumnya, “Perkumpulan Sebelasan” ini berjalan dan 
berkembang secara alamiah, tidak mengenal modus perekrutan. 
Hampir dapat dikatakan, secara otomatis, setiap kepala keluarga 
yang terdapat di sebuah dusun menggabungkan diri dengan 
perkumpulan ini. Tidak ada yang mengajak dan menyuruh 
mereka untuk bergabung. Interaksi yang berjalan dalam 
perkumpulan ini berbentuk relasi antara anggota-anggota dengan 
para pengurus, bukan interaksi antara para murid dengan mursyid 
atau syaikh. Sama sekali tidak terdapat jarak dan jenjang di antara 
mereka.  

Keterikatan mereka antara satu dengan yang lainnya, dalam 
relasi para anggota dan pengurus, tidak sebagaimana yang terjadi 
dalam tarekat pada umumnya, yakni dalam sebuah tarekat 
pergaulannya bersifat eksklusif dan kurang terbuka dengan 
orang-orang yang bukan dari kelompoknya. Sebaliknya, mereka 
yang tergabung dalam perkumpulan ini lebih bersifat inklusif. 
Itulah kenyataan yang terjadi dengan mereka. 

Ada sesuatu yang aneh dan ganjil karena rutinitas ritual dari 
“Perkumpulan Sebelasan” ini tidak sebagaimana tarekat pada 
umumnya. Tidak seorang pun dari mereka yang menjadi murid 
atau pengikut dari tarekat Qadiriyah, apalagi yang menjadi 
khalîfah, dan bahkan mursyid atau syekh jelas tidak ada. Ritual 
tetap berjalan dengan sendirinya walaupun tidak ada mursyid yang 
memandu atau yang dijadikan sebagai sandaran. Syarat-syarat 

                                                 
24Biasanya shalawat yang dibaca dalam acara tersebut atau pada acara-

acara lainnya disebut dengan shalawat qu’ūd karena dibaca dalam keadaan 
duduk. Hal ini membedakan dengan shalawat qiyâm, dalam keadaan berdiri, 
yaitu membaca Asyraqa al-Badr ‘alaina atau syaraf al-anam. Shalawat qu’ūd 
disebut juga shalawat Jailaniyah karena sering dibaca pada acara-acara penting 
dari ritual tarekat Qadiriyah. 



Imam Amrusi Jailani, Tarekat ”Semi Mandiri”: Prototipe Ritual Masyarakat Pedesaan Madura 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 385 

yang lainnya yang sudah ditetapkan dalam tarekat, seperti  bai’ah, 
ribath atau dzawîyah, ijâzah, khirqah, khirqah al-tabarruk, atau juga 
khirqah al-wirid dan wazîfah, talqîn, wasîlah, atau rabîthah, dan juga 
silsilah, tidak didapati dalam ritual tersebut. 

Fenomena di atas menimbulkan pertanyaan, apakah 
pelaksanaan ritual yang seperti itu, syarat-syarat diakuinya sebuah 
tarekat tidak terpenuhi, masih patut untuk disebut tarekat 
“resmi” atau mu’tabarah? Kalau pertanyaannya dibalik, apakah 
untuk mengamalkan suatu dzikir atau wirid harus memenuhi 
syarat-syarat dan tetek-bengek lainnya sebagaimana diklaim oleh 
para penganut tarekat? Siapa yang berhak untuk menyatakan sah 
atau tidak, atau hal itu bisa dikatakan tarekat atau tidak, dan siapa 
yang berhak menerima suatu amalan dari manusia? 

Terlepas dari semua pertanyaan yang menghantui benak kita, 
tetapi mungkin kita bisa menerima jika praktek ritual tersebut 
tidak diakui atau tidak berafiliasi ke tarekat mana pun karena 
tidak terpenuhi syarat untuk hal itu. Akan tetapi, yang pasti juga 
kita tidak akan menerima jika praktek ritual yang sudah 
mentradisi, bahkan mengkristal dalam masyarakat, tidak 
dikatakan sebagai tarekat karena pada kenyataannya pelaksanaan 
ritual yang diamalkan tidak jauh berbeda dengan kebanyakan 
tarekat pada umumnya. Jelaslah, pasti hal tersebut merupakan 
suatu tarekat. Kemudian, tarekat apa ? Kemungkinan inilah yang 
disebut dengan tarekat “Semi Mandiri”, yaitu tarekat yang bisa 
menjalankan ritual yang diyakininya sendiri, tanpa harus terikat 
kepada tarekat yang mana pun dan tanpa harus mengadakan 
hubungan antara murid dan mursyid. 

Catatan Akhir 

Banyak fenomena yang sering muncul dalam bentuk ritual 
Islam lokal dan tidak jarang dijadikan sebagai model kajian 
populer dalam pergulatan pemikiran yang sedang bergulir, 
khususnya di pentas akademik. Sketsa ritual Islam tersebut telah 
mengundang animo dan atensi para pengkaji, dengan berbagai 
pendekatan yang digunakan untuk memudahkan pemahaman 
terhadap keislaman. Pengkajian terhadap persoalan ini akan 
memunculkan kajian-kajian lanjutan yang berupa penelitian 



Imam Amrusi Jailani, Tarekat ”Semi Mandiri”: Prototipe Ritual Masyarakat Pedesaan Madura 
___________________________________________________________ 

386 Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 

untuk menggambarkan secara detail mengenai persoalan 
tersebut. 

Dalam masyarakat pedesaan Madura, hampir di setiap dusun 
atau kampung dapat dijumpai fenomena yang amat menarik dari 
praktek ritual masyarakat Madura yang sudah menjadi rutinitas 
dan tetap marak hingga era modern kini. Salah satu di antaranya 
adalah “Perkumpulan Sebelasan” yang bernuansa tarekat “Semi 
Mandiri” tanpa mursyid. Praktek-praktek ritual ini merupakan 
pengejawantahan dari ajaran-ajaran atau nilai-nilai Islam yang 
mereka pahami. Perkumpulannya sendiri menyerupai tarekat 
yang sudah eksis dan mu’tabarah, yaitu Qadiriyah, dan amalan-
amalannya pun sama dengan tarekat tersebut. Akan tetapi, 
karena tidak mengenal hubungan antara murid dan mursyid dan 
tidak ada bai’at, akan lebih pas jika perkumpulan ini disebut 
dengan tarekat “Semi Mandiri”. Wa al-Lâh a’lam bi al-shawâb.● 

 
Daftar Pustaka 

 

„Adhûdh al-Lâh wa al-Dîn al-Qâdhî „Abd al-Rahmân bin Ahmad 
al-Îjî , al-Mawâqif fî  ‘Ilm al-Kalâm (Beirut: „Alam al-Kutub, 
t.t.).   

Abubakar Aceh, Pengantar Sejarah Sufi dan Tasawwuf (Solo: CV. 
Ramadhani, 1987). 

Annemarie Schimmel, Dimensi Mistik dalam Islam, ter. Supardi 
Djoko Damono (Jakarta: Pustaka Firdaus, 2000). 

Bronislav Malinowski, Magic, Science and Religion (New York: 
Anchor Book, 1959).  

Claude Levi-Strauss, Structural Anthropology (New York: Basic 
Books, 1963).  

Clifford Geertz, “Ritual and Social Change: A Javanese 
Example,”  American Anthropologist 59:1 (Februari, 1957). 

____________, The Religion of Java (London: The Free Press of 
Glencoe, 1960).  

____________, The Interpretation of Culture (New York: Basic 
Books, 1973). 

D. Eickelman, “The Study of Islam in Local Contexts,” dalam 
Contributions to Asian Studies 17, (1982).   



Imam Amrusi Jailani, Tarekat ”Semi Mandiri”: Prototipe Ritual Masyarakat Pedesaan Madura 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 387 

Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, Kamus Besar Bahasa 
Indonesia (Jakarta: Balai Pustaka, 1988).  

Emile Durkheim, The Elementary Forms of Religious Life (New 
York: The Free Press, 1995).  

Frederick M. Denny, “Islamic Ritual, Perspectives and 
Theories,” dalam Approaches to Islam in Religious Studies, ed. 
Richard Martin (Tucson: The University of Arizona Press, 
1985).  

Hawash Abdullah, Perkembangan Ilmu Tasawuf dan Tokoh-Tokohnya 
di Nusantara (Surabaya: Al-Ikhlash, 1980). 

Ibn Hazm al-Andalûsî , al-Ushûl wa al-Furû’, tahqîq Muhammad 
„Athif al-‟Iraqî, Suhayr Fadl al-Lâh Abû Wâfiyah dan Ibrâhîm 
Ibrâhîm Hilâl (Kairo: Dâr al-Nahdlah al-„Arabiyyah, 1978).   

James Peacock, Muslim Puritans: Reformist Psychology in Southeast 
Asian Islam (Berkeley: Los Angelos, London: University of 
California Press, 1978).  

James Peacock, Rites and Modernization: Symbolic and Social Aspect of 
Indonesian Proletarian Drama (Chicago: University of Chicago 
Press, 1968).  

John M. Echols dan Hassan Shadily, Kamus Inggris Indonesia (An 
English-Indonesian Dictionary), Cet. XXIV (Jakarta: PT. 
Gramedia Pustaka Utama, 2000).  

John R. Bown, “On Scriptural Essentialism and Ritual Variation: 
Muslim Sacrifice in Sumatra and Marocco,” American 
Ethnologist 19:4 (November, 1992).  

John R. Bown, Muslims Through Discourse (Princeton, New Jersey: 
Princeton University Press, 1993).  

Koentjaraningrat, Javanese Culture (Oxford and New York: 
Oxford University Press, 1985).  

Mark R Woodward, “The Garebeg Maulud in Yogyakarta: 
Veneration of the Prophet as Imperial Ritual,” Journal of 
Ritual Studies 5: 1 (Winter: 1991).   

____________, “The Slametan: Textual Knowledge and Ritual 
Performance in Central Javanese Islam, dalam History of 
Religion . 

___________, Islam in Java, Normative Piety and Mysticism in The 
Sultanate Yogyakarta (Tucson: The University of Arizona 
Press, 1989).  



Imam Amrusi Jailani, Tarekat ”Semi Mandiri”: Prototipe Ritual Masyarakat Pedesaan Madura 
___________________________________________________________ 

388 Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 

Noeng Muhadjir, Metode Penelitian Kualitatif (Yogyakarta: Rake 
Sarasin, 1989). 

Richard Martin, “Islamic Textuality in Light of Poststructuralist 
Criticism,” dalam A Way Prepared: Essays on Islamic Culture in 
Honor of Richard Bayly Winder (New York: New York 
University Press, 1988).   

Robert W. Hefner, Hindu Javanese: Tengger Tradition and Islam 
(Princeton, New   Jersey: Princeton University Press, 1985). 

Zainal Kling, “Social Structure: The Practices of Malay 
Religiousity,” dalam Islamic Civilization in The Malay World, ed. 
Moh. Taib Osman (Kuala Lumpur dan Istambul: Dewan 
bahasa dan Pustaka dan The Research Centre for Islamic 
History, Art and Culture, 1997). 

 
 
 
 
 


	00b Daftar Isi XIV_1_2010_ed 311210.pdf
	Tarekat ﬁSemi Mandiriﬂ Prototipe Ritual Masyarakat Pedesaan Madura.pdf

