ISLAM DAN ILMU PENGETAHUAN
DALAM DISKURSUS MUSLIM KONTEMPORER

M. Zainal Abidin*

Abstract

This paper tries to describe the debate on Islam and knowledge in
contemporary Moslem thought regarding with two essential issues.  Firstly,
how to overcome the decline of knowledge in the Moslem society, secondly,
how to deal with knowledge  produced by Western civilization.  Moslem
intellectual response differently on the issues, especially in looking at the
character of modern knowledge. Some perceive the knowledge as neutral and
universal, so if the Moslem: wants to take the knowledge, they have to follow
the Western knowledge thoroughly. While the others argue that the
knowledge is not neutral. It always depends on its maker, so the Moslem
must be aware of Western knowledge. Above all, the contemporary of
Moslem scholars realize that the only way to the second resurgence to get the
golden age of Islam is through mastering the knowledge for the supremacy of
knowledge is the main indicator of the supremacy of a civilization.

Keywords: Ilmu Pengetahuan, Umat Islam, Peradaban Barat,
Pemikiran Muslim Kontemporer.

PERSOALAN Islam dan ilmu pengetahuan merupakan salah satu
tema yang paling banyak dibincangkan dalam beberapa
dasawarsa terakhir. Diskusi ini berkisar pada dua persoalan
krusial, yakni: pertama, bagaimana mengatasi kemerosotan dan
ketertinggalan umat Islam dalam bidang ilmu pengetahuan, dan

‘Dosen Fakultas Ushuluddin IAIN Antasari Banjarmasin, kandidat
Doktor (S-3) di Universitas Islam Negeri (UIN) Sunan Kalijaga Yogyakarta.
email: zain@scientist.com

Ulnmuna, Volume X Nomor 2 Juli-Desember 2006 391



M. Zainal Abidin, Islam dan Ilmu Pengetabuan dalam Diskursus Muslin Kontemporer

kedna, bagaimana bersikap terhadap ilmu pengetahuan modern
yang merupakan produk peradaban Barat.

Perbincangan kedua persoalan di atas pada prakteknya sering
terkait dan tidak bisa dipisahkan. Ketika berbicara tentang
ketertinggalan umat Islam di bidang ilmu pengetahuan, pada saat
yang bersamaan juga bisa dipastikan akan mendiskusikan
kemajuan dan pencapaian ilmu pengetahuan oleh peradaban
Barat, serta sikap umat Islam terhadapnya, demikian juga
sebaliknya.

Respon intelektual muslim kontemporer yang ikut ambil
bagian dalam perdebatan tersebut sangatlah beragam. Ia
merupakan bagian dari arus besar pemikiran muslim setelah
kekalahan bangsa Arab oleh Israel pada tahun 1967, yang
kemudian melahirkan kritik diri dan berikutnya menjadi titik
tolak untuk menyambut kebangkitan kembali dunia Islam (islamzic
resurgence), yakni bagaimana bersikap terhadap tradisi (#urifs) dan
modernitas (baddtsah).! Dan salah satu dari produk modernitas
adalah ilmu pengetahuan.

Diskusi tentang Islam dan ilmu pengetahuan ini melibatkan
banyak intelektual dari berbagai negara, seperti Malaysia,
Pakistan, Inggris, Amerika Utara, Mesir, dan Indonesia. Tidak
hanya sebatas pada tataran wacana, perdebatan ini sudah
merambah level praksis. Lahirnya berbagai disiplin keilmuan
seperti ekonomi Islam, psikologi Islam, sosiologi Islam,
penelitian Islam, dan sebagainya merupakan bagian dari produk
perdebatan tersebut. Kegelisahan intelektual muslim akan
realitas  ketertinggalan umat Islam pada berbagai aspek

1Ada beberapa idiomatik atau istilah yang biasa dipergunakan para
pemikir Arab kontemporer, yaitu: a/-turits wa al-haditsah (Mohammed ‘Abid
al- Jabirl); al-turits wa al-tajdid (Hassan Hanafi); al-ashlah wa al-haddtsah (A.H.
Jidah); al-turits wa al-mn’dshirab (A.D. Umari); dan dalam bentuk yang tidak
konsisten dipergunakan juga al-gadim wa al-jadid (Hassan Hanafi). Seluruh
istilah yang disebut ini memiliki arti tradisi dan modernitas dengan makna
seluas-luasnya.

392 Ulnmuna, Volume X Nomor 2 Juli-Desember 2006



M. Zainal Abidin, Islam dan Ilmu Pengetabuan dalam Diskursus Muslin Kontemporer

kehidupan yang berpangkal dari persoalan ilmu pengetahuan,
telah mendorong mereka untuk terlibat secara aktif baik pada
tataran teoritis maupun praktis dalam diskusi mengenai Islam
dan ilmu pengetahuan.

Pada tulisan ini akan dikemukakan peta respon pemikir
muslim terhadap ilmu pengetahuan modern yang merupakan
produk peradaban Barat. Secara khusus, akan diulas mengenai
perdebatan sekitar islamisasi ilmu yang merupakan isu panas
yang sampai sekarang masih terus bergulir, baik yang setuju
maupun yang menentangnya serta berbagai varian interpretasi
terthadapnya. Untuk lebih memahami persoalan, sebelum itu
akan dikemukakan secara singkat kondisi keterpurukan umat
setelah mereka pernah menjadi “superior” selama beberapa
abad, yang kemudian berpindah ke Barat.

Dinamika Ilmu Pengetahuan di Dunia Muslim

Umat Islam pernah menorehkan kegemilangan peradaban
pada sekitar abad VII sampai dengan abad XIII Masehi, bahkan
beberapa abad setelahnya pengaruh itu masih sangat terasa kuat
di Eropa. Pada abad-abad yang dikenal sebagai #he golden age of
Islam ini, kaum muslim menjadi mercusuar peradaban dunia dan
pelopor kecemerlangan ilmu pengetahuan. Peradaban muslim
menjadi rujukan dari umat-umat lain. Bahasa Arab menjadi
bahasa internasional dalam bidang keilmuan, yang harus dikuasai
oleh mereka yang hendak mendalami bidang yang satu ini.

Pada masa kejayaannya, dunia Islam dikenal dengan para
ilmuwannya yang menguasai beragam displin keilmuan, misalnya
di bidang teologi ada al-Asy’ari (W. 935) dan al-Maturidi (W.
944), di bidang sastra seperti al-Jahiz (W. 780) dan Ibn Qutaybah
(W. 828), di bidang sejarah dan geografi ada al-Baladhuri (W.
820) dan al Ya’ktb (W. 897), di bidang sufisme ada al-Muhasibi
(W. 857), Abu Yazid al-Bustami (W. 875), dan al-Hallaj (W. 922),
di bidang kedokteran seperti al-Razii (W. 923-32) dan Ibn Sina (
W. 1037), di bidang matematika dan astronomi seperti al-

Ulumuna, Volume X Nomor 2 Juli-Desember 2006 393



M. Zainal Abidin, Islam dan Ilmu Pengetabuan dalam Diskursus Muslin Kontemporer

Khwarizmi (W. setelah 846) dan Ibn Haitsam (W. 1039), dan di
bidang filsafat ada al-Kindi, al-Farabi (W. 870), Ibn Sina (W.
980), dan lain-lain. Merekalah di antara para ilmuwan yang
menandai hingar bingarnya peradaban muslim.

Kemajuan di bidang ilmu pengetahuan yang dicapai oleh
umat Islam selama berabad-abad tersebut diperoleh melalui
ikhtiar yang kuat dengan motivasi yang didorong oleh agama.
Sinergisitas yang bagus antara penguasa (pemerintah) dengan
para ilmuwan disertai dengan adanya tradisi ilmiah atau budaya
ilmu yang sangat kuat menjadikan pencapaian yang luar biasa
dari bangsa terkebelakang (Arab Badui) dan tidak pernah
diperhitungkan dalam percaturan peradaban menjadi pemimpin
peradaban dan memberikan sumbangan yang sangat berharga
pada bidang keilmuan seperti astronomi, matematika, kimia,
fisika, hingga filsafat, yang kemudian menjadi tonggak kemajuan
dan pencapaian ilmu pengetahuan dunia modern saat ini.

Setelah beberapa abad berada di puncak peradaban dunia,
umat Islam memasuki fase kemunduran. Nasib tragis menimpa
umat yang pernah memimpin peradaban ini. Mereka mengalami
kehinaan dan ketertindasan dalam penjajahan. Kemiskinan dan
kebodohan menjadi sesuatu yang melekat padanya. Nurcholish
Madjid pernah memberikan ilustrasi tentang realitas yang
menyedihkan dari umat ini dengan mengatakan:

Dewasa ini dunia Islam praktis merupakan kawasan bumi
yang paling terkebelakang di antara penganut agama-agama
besar. Negeri-negeri Islam jauh tertinggal dari Eropa Utara,
Amerika Utara, Australia dan Selandia Baru yang Protestan;
Eropa Selatan dan Amerika Selatan yang Katolik Romawi;
Eropa Timur yang Katolik Ortodoks; Israel yang Yahudi; India
yang Hindu; Cina (giant dragon), Korea Selatan, Taiwan,
Hongkong, dan Singapura (little dragon) yang Budhist-
Konfusianis; Jepang yang Budhis Taois; dan Thailand yang
Budhist. Praktis tidak satu pun agama besar di muka bumi ini
yang lebih rendah kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi

394 Ulnmuna, Volume X Nomor 2 Juli-Desember 2006



M. Zainal Abidin, Islam dan Ilmu Pengetabuan dalam Diskursus Muslin Kontemporer

(iptek)-nya daripada Islam. Dengan perkataan lain, di antara
semua penganut agama besar di muka bumi ini, para pemeluk
Islam adalah yang paling rendah dan lemah dalam hal sains dan
teknologi.?

Gambaran tentang perkembangan ilmu pengetahuan (sains)
di dunia muslim juga dipotret dengan sangat menarik dalam
jurnal sains paling bergengsi Nature, edisi 2 Nopember 2006.
Laporan yang dibagi dalam sembilan bagian itu menyajikan data
singkat perkembangan sains dunia sejak zaman kekhalifahan
Bani Abbasiyah yang berpusat di Baghdad hingga Bani
Usmaniyah di Istambul. Saat itu, Eropa masih sangat terbelakang
dalam soal sains dan teknologi.

Disajikan  pula  pandangan  kontemporer  tentang
perkembangan riset ilmu pengetahuan di negara-negara Islam
saat ini. Disebutkan dalam laporan itu, perkembangan sains di
dunia Islam tak merata kemajuannya. Negara-negara Islam di
Afrika Utara masih berkutat dengan masalah kemiskinan dan
masalah sosial dan ekonomi sehingga tak menunjukkan
kemajuan dalam bidang sains. Sedangkan di negara-negara Teluk
yang kaya minyak, rupanya berkah petrodolar tidak serta merta
membangkitkan riset sains. Negara teluk yang dianggap maju
dalam sains adalah Iran yang terwakili oleh proyek riset nuklir
dan persenjataan militer. Sedangkan Turki, satu-satunya anggota
OKI yang juga anggota Uni Eropa, memacu dirinya dalam riset
sains karena ingin mensejajarkan diri dengan masyarakat Eropa
yang lain. Di anak benua Asia, Pakistan juga pelopor dalam riset
sains khususnya dalam persenjataan nuklir.

Meski ada beberapa negara muslim yang relatif dianggap
maju dalam pengembangan sains dan teknologi, namun secara
umum disimpulkan bahwa negara-negara muslim tidak memiliki
konsern yang bagus terhadap perkembangan sains. Bahkan

2Lihat Nurcholish Madjid, Kaki Langit Peradaban Islam (Jakarta:
Paramadina,1997), 21-2.

Ulnmuna, Volume X Nomor 2 Juli-Desember 2006 395



M. Zainal Abidin, Islam dan Ilmu Pengetabuan dalam Diskursus Muslin Kontemporer

anggaran untuk riset dan pengembangan (research and development)
sangat rendah apabila dibandingkan dengan rata-rata anggaran
global. Selain itu, data-data riset yang dimiliki pada 57 negara-
negara muslim yang tergabung dalam organisasi konferensi
Islam (OKI) juga tidak jelas dan akurat. Dinyatakan:

“Stretching from Indonesia to Morocco, and from Uganda to
Kazakhstan, countries with large Muslim populations are home to some
1.3 billion people. The Islamic world encompasses remarkable diversity
in political systems, geography, history, language and culture. But
science in these nations is weak, with spending on research and
development far lower than the global average.
The official statistics database of the Organization of the Islamic
Conference (OIC) reveals information on each of the 57 OIC nations
on everything from arable land per tractor to Internet users, but you
won't find any data on research. Science indicators for OIC countries
are also scarce among data collected by the World Bank and United
Nations agencies — largely a reflection of many of these countties' low
level of interest in science.””

Kondisi miris di negara-negara muslim ini sangat jauh
berbeda, misalnya dengan pencapaian yang diperoleh bangsa
Yahudi. Bangsa ini memiliki perhatian yang sangat besar
tethadap ilmu pengetahuan. Menurut catatan statistik, rasio
jumlah penduduk Yahudi dengan jumlah ilmuwan mereka yang
bergelar doktor dalam berbagai disiplin ilmu adalah yang
terbesar di dunia, 1 juta berbanding 16.000 dan para ilmuwannya
telah memperoleh penghargaan 161 Hadiah Nobel.

Supremasi Barat dan Kesadaran Diri

Berkebalikan dengan kemunduran di dunia muslim, Barat
secara perlahan membangun peradabannya melalui seri
perubahan revolusioner seperti revolusi keilmuan, revolusi
Perancis, revolusi industri, profesionalisasi ilmu, interaksi rapat
antara ilmu dan teknologi, dan revolusi-revolusi abad XX dalam

3Lihat www.nature.com. diakses pada 1 Februari 2007.

396 Ulnmuna, Volume X Nomor 2 Juli-Desember 2006


http://www.nature.com/

M. Zainal Abidin, Islam dan Ilmu Pengetabuan dalam Diskursus Muslin Kontemporer

ilmu yang berkesimbangunan yang bukan saja mempengaruhi
dunia Barat sendiri, tetapi juga seluruh dunia.

Menurut Cemil Akdogan, profesor sejarah sains di ISTAC-
ITUM, penguasaan pada bidang ilmu sains inilah rahasia sejati
kemajuan Barat. Ia merupakan kerja abstrak yang kemudian
berbuah pada kemampuan teknologi. Secara salah kaprah
bangsa-bangsa Islam mengidentifikasi peradaban Barat dengan
piranti teknologi seperti kendaraan, alat-alat listrik, televisi, radio,
telepon, pesawat, senjata nuklir, dan sebagainya, kemudian
mencoba mengimitasinya yang pada akhirnya merugikan diri
sendiri. Kemampuan teknologi Barat adalah  aplikasi
pengetahuan ilmiah. Tanpa penguasaan landasan ilmiah, hanya
memproduksi piranti-piranti teknologi melalui imitasi sangatlah
berisiko. Bangsa-bangsa muslim menurutnya, tidak akan pernah
mengambil alih kepemimpinan ilmiah dari Barat, supremasi
Barat dalam teknologi berbasis sains akan terus berlanjut.*

Di tengah dominasi peradaban Barat, kesadaran akan
ketertinggalan umat menyeruak dalam diri para inteletual
muslim. Lemahnya penguasaan pada ilmu pengetahuan adalah
kunci dari ketertinggalan ini. Para pemikir seperti Muhammad
Abduh, Seyyed Hossein Nasr, Fazlur Rahman, Ismail Razi al-
Faruqi, Syed Muhammad Naquib al-Attas, dan Ziauddin Sardar
adalah di antara mereka yang prihatin dan sangat bersemangat
dalam upaya mencari solusi ketertinggalan umat Islam di bidang
yang satu ini.

Muhammad Abduh misalnya, yang dianggap sebagai salah
satu itkon pembaharu Islam di abad modern, menyatakan bahwa
ketertinggalan umat Islam di bidang ilmu pengetahuan adalah
akibat adanya sikap statis pada diri mereka. Menurutnya:

”..secara ajaran, Islam sarat dengan semangat yang menggugah ilmu
pengetahuan. Ketertinggalan umat Islam, adalah lebih karena sikap

4Lihat Cemil Akdogan, “Asal-usul Sains Modern dan Kontribusi Islam”,
Islamia, 4 (Januari-Maret 2005), 93-4.

Ulnmuna, Volume X Nomor 2 Juli-Desember 2006 397



M. Zainal Abidin, Islam dan Ilmu Pengetabuan dalam Diskursus Muslin Kontemporer

mereka yang statis (jumud). Agama selalu berjalan berdampingan dengan
akal untuk mengarungi lautan ilmu, menjelajahi permukaan bumi dan
naik ke lapisan langit tinggi, untuk menyelidiki tanda-tanda kekuasaan
Allah dan rahasia ciptaan-Nya. Manakala paham keagamaan membeku
dan penuntut-penuntut ilmu pengetahuan sudah tidak giat lagi, maka
itupun turut membeku pula.””

Selain introspeksi terhadap ketertinggalan ilmu pengetahuan
pada dunia muslim, para pemikir muslim kontemporer memiliki
pandangan beragam terhadap ilmu pengetahuan modern yang
merupakan produk Barat. Pada satu sisi ada kelompok yang
memujanya sedemikian rupa, dan mengharuskan umat Islam
untuk meniru Barat apabila juga ingin maju, pada sisi lain, tampil
sekelompok ilmuwan yang kritis terhadap Barat, dengan
menyatakan bahwa ilmu pengetahuan Barat selain memiliki
kontribusi dalam memajukan dunia, pada saat yang sama juga
memiliki peran yang besar dalam melahirkan berbagai problema
dan krisis kemanusiaan manusia modern. Hal ini terjadi
dikarenakan pengabaiannya kepada yang sakral (Tuhan) dan
penolakannya terhadap wahyu sebagai salah satu sumber ilmu.
Di sinilah, peran umat Islam kemudian dituntut untuk
mengambil alih kembali posisi penguasa peradaban, sehingga
ilmu pengetahuan yang dihasilkan akan benar-benar memberikan
maslahat, tidak hanya bagi umat Islam secara khusus, tetapi juga
umat manusia secara keseluruhan.

Respons Pemikir Muslim Kontemporer

Pertanyaan sekarang, bagaimanakah para pemikir muslim
memberikan respon terhadap ketertinggalan umat Islam dan
dominasi ilmu pengetahuan Barat? Sebagai bagian dari ikhtiar
merebut kembali supremasi ilmu pengetahuan, ada banyak
varian pemikir muslim yang berbicara tentang hal ini, namun

Lihat Syekh Muhammad Abduh, I/wu dan Peradaban menurut Islam dan
Kristen, ter. Mahyiddin Syaf & A. Bakar Usman (Bandung: CV Diponegoro,
1978), 121.

398 Ulnmuna, Volume X Nomor 2 Juli-Desember 2006



M. Zainal Abidin, Islam dan Ilmu Pengetabuan dalam Diskursus Muslin Kontemporer

secara umum berdasarkan orientasi pemikirannya, dapat
dikelompokkan pada tiga kelompok besar yakni; pertama,
kelompok affirmatif-apologetik; &edua, kelompok instrumentalis,
dan ketiga, kelompok kritis.

Kelompok Affirmatif-Apologetik.

Kelompok ini mengasumsikan bahwa ajaran Islam adalah
ajaran yang sudah lengkap dan berbicara tentang semua hal, ilmu
pengetahuan. Al-Qur’an yang merupakan rujukan utama dalam
agama Islam telah meliputi semua bidang keilmuan. Dengan
asumsi ini, semua penemuan ilmiah Barat itu pada dasarnya
sudah ada dalam al-Qur’an. Dalam bentuk yang lebih konkrit,
kelompok ini berusaha mengafirmasi atau menjustifikasi
penemuan-penemuan tersebut dengan ayat-ayat al-Qur’an.

Salah satu pemikir yang termasuk kategori ini, yakni Maurice
Bucaille. Dengan karyanya Asa/ Usul Manusia Menurut Bibel, Al
Qur'an dan Sains (1988), Bucaille, yang merupakan ahli bedah
bangsa Perancis, berusaha menyesuaikan antara al-Qur'an
dengan berbagai temuan ilmiah modern dan karyanya ini sangat
terkenal dan best seller di negara-negara muslim.

Metode Bucaille pada dasarnya sederhana. Dia meminta para
pembacanya untuk merenungkan beberapa ayat al-Qur’an. Dari
berbagai pengertian yang dapat diberikan ayat itu, dia menarik
satu yang sesual dengan fakta ilmiah. Dia lalu menyimpulkan
bahwa, bila Bibel sering salah dalam menggambarkan gejala
alam, maka al-Qur’an selalu benar dan dengan tepat
mengantisipasi semua penemuan besar sains modern.

Untuk mencapai ini, dia menyusun sejumlah rujukan al-
Qur’an yang mengesankan mengenai lebah, laba-laba, burung,
tumbuh-tumbuhan dan berbagai sayuran, susu binatang, embrio,
dan reproduksi manusia. Bahasannya tentang benda mati
berkisar dari planet-planet tata surya, galaksi dan materi antar
bintang, sampai pada pengembangan alam semesta dan
penaklukan ruang angkasa. Dia mengakhiri pembahasan masing-

Ulumuna, Volume X Nomor 2 Juli-Desember 2006 399



M. Zainal Abidin, Islam dan Ilmu Pengetabuan dalam Diskursus Muslin Kontemporer

masing masalah dengan kesimpulan bahwa kesesuian yang
mengagumkan dari wahyu-wahyu al-Qur’an dengan fakta-fakta
ilmiah merupakan bukti akan sifat mu’jizat al-Qur’an.¢

Metode yang digunakan Buccaille ini sangat terkenal, sering
disebut sebagai Buccaillisme. Bagi banyak umat Islam, dengan
segela keterpurukan dan inferioritas mereka di bidang ilmu
pengetahuan, apa yang dilakukan Buccaille ini dapat memuaskan
psikologi mereka, dan membuat mereka tenang berhadapan
dengan supremasi peradaban Kristen Barat.

Namun, bagi sementara pemikir muslim lain, apa yang
dilakukan Buccaille ini bisa berbahaya. Pervez Hoodbhoy,
seorang pakar fisika dari Pakistan misalnya menyatakan bahwa
bagi orang yang beriman dan berakal, setidaknya ada dua
kekurangan yang fundamental dari metodologi Buccaille ini:

Pertama, bukti dari suatu preposisi hanya akan bermakna jika
kemungkinan ketidakterbuktian preposisi itu juga ditampakkan.
Apa artinya kita asumsikan bahwa jumlah sudut segi tiga sama
dengan 180 derajat, dan kemudian kita buktikan hal itu. Orang-
orang beriman mengetahui bahwa dalam segala hal al-Qur’an
mustahil salah, maka sejak awal semua usaha untuk pembuktian
sifat kewahyuannya sudah sepenuhnya benar dari awal.

Kedna, adalah sangat berbahaya untuk menggantungkan suatu
kebenaran abadi pada teori sains yang dapat berubah.
Pemahaman kita mengenai alam semesta dapat berubah secara
drastis sejalan dengan waktu. Dan sains tidak sungkan-sungkan
meninggalkan teori lamanya dan mendukung yang baru.
Tidakkah akan menjadi bencana jika sesorang berusaha untuk
menambatkan suatu gagasan teologis pada pasir yang hanyut ini.”

Karena itu, menyetarakan wahyu yang bersifat sakral dan
memiliki kebenaran absolut dengan penemuan ilmiah yang sifat

¢Lihat Maurice Bucaille, Asa/ Usul Manusia Menurut Bibel, Al Qur'an dan
Sains, ter. Rahmani Astuti (Bandung: Mizan, 1998), 52.

"Lihat Pervez Hoodbhoy, Isiam and Science: Religions Orthodoxy and the
Battle for Rationality (London: Zed Books, 1991), 123-4.

400 Ulnmuna, Volume X Nomor 2 Juli-Desember 2006



M. Zainal Abidin, Islam dan Ilmu Pengetabuan dalam Diskursus Muslin Kontemporer

kebenarannya relatif akan bermasalah ketika temuan ilmiah yang
dijustifikasi tersebut kemudian dianggap tidak relevan lagi dan
direvisi dengan temuan-temuan yang baru. Akibatnya, kebenaran
wahyu sebagai ”alat pembenar” juga akan dapat turut serta merta
menjadi tereduksi.

Kelompok Instrumentalis

Kelompok ini berpandangan bahwa ilmu pengetahuan atau
sains itu sekadar alat dan tidak terikat pada nilai atau agama
tertentu. Ilmu pengetahuan menurut mereka bersifat netral dan
universal. Ia dapat diumpamakan sebagai sebuah pisau. Baik
buruknya tergantung kepada sang pemakai. Bagi ibu-ibu, pisau
dapat dipergunakan untuk memotong sayur atau mengupas
buah, namun bagi seorang preman pisau merupakan senjata
ampuh untuk melukai orang lain.

Dengan asumsi seperti ini, maka jalan satu-satunya untuk
mengejar ketertinggalan umat Islam, yakni dengan melakukan
transfer ilmu pengetahuan dan teknologi dari dunia Barat ke
dunia Islam. Sayid Jamaluddin al-Afghani (1838-1897) adalah
salah satu tokoh, yang meski dikenal sangat anti imperialisme,
tetapi sangat mengagumi pencapaian ilmu pengetahuan Barat. Ia
tidak melihat kontradiksi antara Islam dan ilmu pengetahuan.
Menurutnya, Barat mampu menjajah kawasan Islam karena
memiliki ilmu pengetahuan dan teknologi, oleh sebab itu kaum
muslim harus juga menguasainya agar dapat melawan
imperalisme Barat.3 Gagasan al-Afghani ini cukup populer di
dunia Islam. Penerus utama gagasan al-Afghani yang terkenal
adalah Muhammad Abduh (1849-1905) dan Muhammad Rasyid
Ridha (1865-1935). Keduanya sempat mengunjungi beberapa
negara Eropa dan sangat terkesan dengan pengalaman mereka di

8Lihat Zainal Abidin Bagir, "Pergolakan Pemikiran di Bidang Ilmu
Pengetahuan", dalam Ensiklopedi Tematis Dunia Islam, ed. Taufik Abdullah ez
al (Jakarta: Ichtiar Baru van Hoeve, 2002), 138.

Ulnmuna, Volume X Nomor 2 Juli-Desember 2006 401



M. Zainal Abidin, Islam dan Ilmu Pengetabuan dalam Diskursus Muslin Kontemporer

sana. Bagi Abduh dan Ridha, ilmu pengetahuan modern adalah
baik, yang menjadi masalah adalah tujuan penggunaannya.

Pemikir lain yang berpandangan instrumentalis ini dapat kita
temukan pada sosok Fazlur Rahman. Menurutnya bahwa ilmu
itu pada dasarnya adalah baik, yang membuatnya buruk adalah
penyalahgunaannya. Namun keputusan untuk
menyalahgunakannya tidak tergantung pada ilmu itu sendir,
tetapi pada prioritas moral. Umat Islam, menurut Rahman,
seharusnya tidak perlu bersusah payah untuk membuat rencana
dan bagan bagaimana menciptakan ilmu pengetahuan yang
1slami.”

Pandangan instrumentalis yang mengasumsikan ilmu
pengetahuan yang netral ini kemudian mendapatkan kritikan
yang keras di tengah maraknya anggapan bahwa peradaban dan
ilmu pengetahuan Barat yang sarat dengan nilai dan kepentingan
Barat, bersifat destruktif terhadap kemanusiaan dan tidak dapat
memenuhi kebutuhan materil, kultural, dan spiritual umat
manusia.

Kelompok Kritis

Berlawanan dengan semangat kaum instrumentalis yang
melihat netralitas ilmu pengetahuan. Kelompok ini menilai ilmu
pengetahuan tidak ada yang netral, tetapi selalu bias nilai dari
penyusunnya. Kelompok ini merupakan kelompok yang
berpandangan kritis terhadap ilmu pengetahuan modern produk
Barat. Sejatinya kekritisan mereka itu juga banyak didukung oleh
pendapat ilmuwan Barat sendiri terhadap perkembangan sains
yang berlaku di Barat. Adapun pemikir muslim yang terlibat
dalam hal ini, umumnya adalah pemikir yang berdomisili di Barat

9Lihat Fazlur Rahman, "Islamization of Knowledge: A Response”,
dalam Awmerican Journal of Islamic Social Sciences 5: 1 (1988), hal. 3-11; dalam
edisi Indonesia “Islamisasi Ilmu Sebuah Respon”, dalam Jurnal Ulnmul
Qur'an, 4 (1992), 68-72.

402 Ulnmuna, Volume X Nomor 2 Juli-Desember 2006



M. Zainal Abidin, Islam dan Ilmu Pengetabuan dalam Diskursus Muslin Kontemporer

atau setidaknya merupakan lulusan dari salah satu universitas
terkenal di Barat.

Seyyed  Hossein ~ Nasr  misalnya, mengungkapkan
keprihatinannya terhadap sifat sekuler sains modern yang
dianggapnya tidak mengakui kenyataan ilahiah dan posisinya
sebagai sumber ilmu. Sains modern menurutnya telah melakukan
penindasan epistemologi dengan cara tidak mengakui cara-cara
pandang lain terhadap alam, termasuk yang ada dalam agama.
Kepercayaan akan realitas di luar realitas empirik hanya dianggap
sebagai mitos atau takhayul belaka.!0

Kehilangan terhadap aspek yang sakral, demikian dinyatakan
oleh C.A. Qadir telah mengakibatkan pengasingan dan
pemisahan dalam kehidupan manusia modern. Terdapat
ketidakseimbangan dan ketertiban. Jiwa manusia mengalami
penyakit schizophrenia kerohanian, yang tidak mempunyai jalan
keluar kecuali dengan kembali kepada Sumber Primordial dan
menghidupkan kembali aspek kesakralan ini.!'! Sementara itu
Ziauddin Sardar menolak solusi dampak negatif ilmu
pengetahuan  Barat dengan penambahan etika  Islam.
Menurutnya, argumen ini tidak sah karena dampak ilmu
pengetahuan modern juga menyangkut soal kognitif sehingga
perumusan epistemologi juga diperlukan.!2

Kritikan terhadap konsep ilmu Barat juga diungkapkan oleh
Naquib al-Attas yang menurutnya lebih banyak menimbulkan
masalah dan kekeliruan daripada melahirkan keharmonisan,
kebaikan, dan keadilan. Ilmu Barat ujarnya telah kehilangan
tujuan hakiki karena tidak dicerna dengan adil. Akibatnya ia
membawa kekacauan dalam kehidupan manusia dan bukannya

10Seyyed Hossein Nast, Knowledge and the Sacred (New York: Crossroad,
1989), 33.

UC.A. Qadir, Philosophy and Science in the Islamic World (London:
Routledge, 1988), 5.

127iauddin Sardar, Exploration in Islamic Science (London: Mansell, 1989),
70.

Ulnmuna, Volume X Nomor 2 Juli-Desember 2006 403



M. Zainal Abidin, Islam dan Ilmu Pengetabuan dalam Diskursus Muslin Kontemporer

kedamaian dan keadilan. Ilmu yang nampaknya benar tetapi
lebih produktif ke arah kekeliruan dan skeptisme, ilmu yang buat
pertama kali dalam sejarah, membawa kekacaubalauan pada isi
alam semesta; hewan, tumbuhan, dan logam.13

Secara lebih sistematis, kelompok yang kritis ini kemudian
menyampaikan suatu gagasan yang bernama islamisasi ilmu
pengetahuan, dan dinyatakan sebagai pilihan terbaik bagi upaya
untuk membangun kembali superioritas umat Islam di bidang
ilmu pengetahuan tanpa harus tercabut dari nilai-nilai
keislamannya. Gerakan ini marak menjelang akhir dasawarsa
1970-an dan tetap eksis sampai sekarang.

Ide islamisasi ilmu secara konseptual bermula dari al-Attas.
Dia telah memaparkan ide-idenya pada satu persidangan
pendidikan yang sangat penting dalam sejarah umat Islam
kontemporer, yaitu Persidangan Pertama Pendidikan Islam se-
dunia di Mekah pada tahun 1977, yang dihadiri tidak kurang dari
313 sarjana dan pemikir Islam dari seluruh pelosok dunia. Di
forum itu ia menyampaikan kertas ketja yang berjudul Preliminary
Thoughts on the Nature of Knowledge and the Definition and Aims of
Education, yang menjelaskan tentang sifat ilmu yang tidak netral
dan islamisasi ilmu-ilmu. Ide ini selanjutnya disempurnakannya
lagi dengan terbitnya buku The Concept of Education in Islam: A
Framework for an Islamic Philosophy of Education, di samping buku
yang telah terbit sebelumnya yang berjudul Is/am and Secularism.

Berikutnya, gagasan islamisasi imu ini mengalami
perkembangan yang cukup signifikan, dan melahirkan varian-
varian penafsiran. Namun, secara umum asumsi yang
dikembangkan oleh para penggagas ide ini bahwa ilmu
pengetahuan modern yang merupakan produk ilmuwan Barat,
tidak bebas nilai dan sarat dengan pandangan dunia (worldview)'*

13Syekh M. Naquib al-Attas, Islam and Secularism (Kuala Lumpur: ABIM,
1978), 217.

14Secara kebahasaan worldview atau pandangan hidup sering diartikan
filsafat hidup atau prinsip hidup. Ada beberapa istilah yang sering digunakan

404 Ulnmuna, Volume X Nomor 2 Juli-Desember 2006



M. Zainal Abidin, Islam dan Ilmu Pengetabuan dalam Diskursus Muslin Kontemporer

dari para perumusnya. Karenanya umat Islam tidak dapat serta
merta mentransfer ilmu pengetahuan dan teknologi yang
dihasilkan Barat, tetapi harus dilakukan penyaringan terlebih
dahulu, dan memberikan nilai-nilai Islam terhadapnya.

Sekitar Islamisasi Ilmu Pengetahuan

Sebagaimana dijelaskan di atas, wacana islamisasi ilmu
pengetahuan pertama kali diperkenalkan oleh Naquib al-Attas,
dan kemudian mendapat sambutan hangat di mana-mana.
Berikutnya, berbagai macam tafsiran dan pemaknaan pun
muncul terhadap gagasan itu. Salah seorang cendikiawan muslim
berpengaruh yang mempopulerkan gagasan islamisasi ilmu ialah
Ismail al-Faruqi seorang cendikiawan yang juga aktivis gerakan
Islam yang terkenal di Amerika Utara. Melalui International
Institute of Islamic Thonght (I11'T), digalakkanlah program islamisasi
ilmu dalam disiplin-disiplin ilmu mutakhir di samping mengolah
ilmu-ilmu baru dalam kerangka tauhid dan syariah.

Secara umum, ada perbedaan mendasar antara proyek
islamisasi ilmu yang digagas oleh al-Attas dengan yang
dipopulerkan oleh al-Faruqi dan IIT serta aktivis gerakan Islam
lainnya, yang akan kita sebut sebagai islamisasi ilmu populer.
Berikut akan dikemukakan beberapa perbedaan tersebut:

Pertama, secara definitif, al-Attas menyatakan bahwa
islamisasi merupakan pembebasan manusia, pertamanya dari
tradisi tahyul, mitos, animis, kebangsaan, dan kebudayaan,
kemudian pembebasan akal dan bahasanya dari pengaruh
sekularisme.!’> Di sini al-Attas lebih memperhatikan pada

untuk memaknai pandangan hidup worldview (Inggtis); weltanschannng atau
weltansicht (Jerman), terkadangan juga paradigm. Dalam pemikiran Islam
dikenal juga beberapa istilah dengan makna serupa seperti a/ tasawwur al-
istami (Sayyid Qutb); a/ Mabda' al Isiami (Shaykh Atf al Zayn), Isiimi
Nazariyat (al Maududi) dan r'yat al Islam i al-wwjid (Syed Muhammad
Naquib Al Attas).

5Al-Attas, Islam. .., 41.

Ulnmuna, Volume X Nomor 2 Juli-Desember 2006 405



M. Zainal Abidin, Islam dan Ilmu Pengetabuan dalam Diskursus Muslin Kontemporer

persoalan individu manusianya melalui pemahaman yang jelas
terthadap fitrah insaniah. Sedangkan al-Faruqi memaknai
islamisasi ilmu sebagai kerangka normatif dan meyeluruh bagi
individu dan masyarakat untuk pemikiran dan tindakan,
pendidikan dan amalan, pengetahuan dan organisasi, pemerintah
dan yang diperintah, dan dunia kini dan dunia yang akan
datang.'® Di sini persoalan politik dan masyarakat lebih
diunggulkan.

Kedna, secara operasional islamisasi ilmu al-Attas dimulai dari
adanya penanaman akan pandangan alam Islam (islamzic worldiew)
dalam kehidupan individu seorang muslim,'” baru kemudian
proses islamisasi ilmu pun berlaku secara serentak. Ilmu
menurut al-Attas berada dalam akal manusia dan bukan di luar
diri mereka. Karenanya, islamisasi akal dan pandangan alam
amatlah penting untuk dilaksanakan terlebih dahulu sebelum
islamisasi ilmu itu boleh dilaksanakan.

Dalam islamisasi ilmu populer. persoalan pandangan alam
tidaklah begitu penting. Islamisasi ilmu bagi mereka lebih
merupakan islamisasi disiplin-disiplin berbagai ilmu. Dan yang
ditekankan ialah persoalan islamisasi metodologi disiplin-disiplin
ilmu tersebut. Maka lahirlah misalnya teori-teori islamisasi
antropologi, islamisasi ekonomi, islamisasi sains komputer,
islamisasi geologi, dan bermacam-macam lagi islamisasi disiplin.

Islamisasi ilmu populer tidak begitu peduli akan sistem nilai
pandangan dunia (worldview) Barat sekuler serta kerangka
falsafah, metafisika, dan epistemologi yang membentuk tradisi

1o]smail Raji al-Faruqi, Islamization of Knowledge: General Principle and
Workplan (Washington: 11T, 1982), 84.

7Al Attas menyebut ada sembilan komponen pembentuk pandangan
dunia islam, yakni: (1). Hakikat Tuhan; (2) Wahyu/Al Qut'an; (3)
Penciptaan; (4) Hakikat Kejiwaan Manusia; (5) Ilmu; (6) Agama; (7)
Kebebasan; (8) Nilai dan Kebajikan; (9) Kebahagiaan. Lihat Hamid Fahmy
Zarkasyi, “Worldview Sebagai Asas Epistemologi Islam,” Islamia, 5 (April-
Juni, 2005), 13.

406 Ulnmuna, Volume X Nomor 2 Juli-Desember 2006



M. Zainal Abidin, Islam dan Ilmu Pengetabuan dalam Diskursus Muslin Kontemporer

keilmuan dan disiplin-disiplin ilmu modern. Penyokong
islamisasi ilmu populer, yang umumnya terdiri dari aktivis
gerakan Islam, sangat menentang bidang filsafat dan metafisika.
Mereka juga menolak hampir keseluruhan tradisi keilmuan Islam
terutama yang berkaitan dengan tradisi filsafat, kalam, dan
tasawuf. Akibat dari sikap anti-tradisi ilmu Islam ini, pendukung
islamisasi ilmu populer terpaksa mencari model untuk tujuan
islamisasi disiplin dari luar kerangka tradisi ilmu Islam itu sendiri,
yakni Barat. Karenanya, kritikanpun banyak dialamatkan kepada
gerakan islamisasi populer ini.

Sementara itu, gagasan awal yang dirintis al-Attas
menghendaki islamisasi ilmu mestilah dibina di atas satu
kerangka falsafah, metafisika dan epistemologi yang benar
menurut pandangan Islam. Kerangka dasar ilmu dipahami
dengan jelas oleh para cendikiawan muslim sebelum diterapkan
dalam konteks disiplin-disiplin ilmu masing-masing. Oleh karena
itu, setiap cendikiawan muslim terlebih dahulu harus memahami
agama mereka sendiri, memiliki pandangan alam Islam yang
tepat, menguasai kerangka metafisika Islam dan seterusnya baru
melaksanakan program islamisasi ilmu.

Catatan Akhir

Secara umum harus diakui bahwa dalam perdebatan sekitar
Islam dan imu pengetahuan ini, keterlibatan intelektual
Indonesia umumnya sangat minim, meski juga bukan berarti
tidak ada yang merespons terhadap gagasan ini. Bahkan, respons
yang dilakukan pada beberapa tahun terakhir sudah tidak semata
dalam bentuk wacana, tetapi sudah pada tingkat implementasi.
Maraknya ekonomi Islam, perbankan syariah, psikologi Islam,
kiranya tidak lepas dari produk gagasan islamisasi ilmu.

Demikian juga perubahan dari IAIN Jogjakarta dan Jakarta
serta STAIN Malang menjadi UIN, yang berupaya untuk
melakukan integrasi antara Islam dan ilmu pengetahuan serta
meniadakan dikotomi ilmu pengetahuan yang telah menjadikan

Ulumuna, Volume X Nomor 2 Juli-Desember 2006 407



M. Zainal Abidin, Islam dan Ilmu Pengetabuan dalam Diskursus Muslin Kontemporer

umat Islam tersisihkan dari percaturan ilmu pengetahuan,
tampaknya juga lahir dari kesadaran akan adanya hubungan yang
sangat erat antara Islam dengan ilmu pengetahuan.

Pada satu sisi kita patut bersyukur bahwa ghirah untuk
kembali kepada Islam marak di kalangan umat dan kesadaran
untuk merebut kembali kendali peradaban dan mengisinya
dengan nilai-nilai Islam (kemanusiaan) juga tertanam kuat,
namun semua itu hanya akan menjadi kontraproduktif apabila
tidak dilandasi pemahaman akan paradigma keilmuan Islam yang
jelas, yakni paradigma yang berangkat dari filsafat, epistemologi,
dan metafisika yang berlaku dalam Islam.

Sebagai catatan akhir dari paparan yang telah dikemukakan di
atas, dapat disimpulkan beberapa hal sebagai berikut:

Pertama, ada kesadaran yang massif akan ketertinggalan umat
Islam dan pentingnya penguasaan ilmu pengetahuan sebagai
upaya untuk meraih kembali kejayaan Islam. Ini kiranya menjadi
modal dasar yang sangat bagus bagi umat dalam upaya
membangun kembali supremasi ilmu pengetahuan yang menjad
indikator kemajuan sebuah peradaban.

Kedna, ada perbedaan cara pandang intelektual muslim
terthadap ilmu pengetahuan. Sebagian melihat bahwa ilmu itu
netral sehingga bisa berlaku secara universal, sebagian yang lain,
dan ini yang kiranya lebih bisa diterima, bahwa ilmu itu tidak
netral, ia sarat dengan bias nilai para perumusnya, karenanya
sikap kritis terhadap ilmu pengetahuan Barat harus terus
dilakukan.

Ketiga, berkenaan dengan gagasan islamisasi ilmu, ada dua
pandangan besar. Pertama, oleh al-Attas yang berpandangan
bahwa islamisasi berangkat dari islamisasi individu berupa
islamisasi akal dan pandangan dunia, sementara islamisasi kedua,
yang populer yakni oleh al-Faruqi menyatakan bahwa islamisasi
itu adalah islamisasi disiplin-disiplin ilmu. Dalam hal ini, kiranya
model al-Attas lebih logis dan realistis.

Wa al-Lah a‘lam bi al-shawdib.e®

408 Ulnmuna, Volume X Nomor 2 Juli-Desember 2006



M. Zainal Abidin, Islam dan Ilmu Pengetabuan dalam Diskursus Muslin Kontemporer

Daftar Pustaka

C. A. Qadir, Philosophy and Science in the Islamic World (London:
Routledge, 1988).

Cemil Akdogan, “Asal-usul Sains Modern dan Kontribusi
Islam”, Islamia, 4 (Januari-Maret, 2005).

Fazlur Rahman, "Islamization of Knowledge: A Response",
American Journal of Islamic Social Sciences, 5 (1988); dalam edisi
Indonesia “Islamisasi Ilmu Sebuah Respon”, Ulumnl Qur'an,
4 (1992).

Hamid Fahmy Zarkasyi, “Worldview Sebagai Asas Epistemologi
Islam,” Isiamia, 5 (April-Juni 2005).

Ismail Raji al-Faruqi, Islamization of Knowledge: General Principle and
Workplan (Washington: II'T, 1982).

Maurice Bucaille, Asa/ Usul Manusia Menurut Bibel, Al Qur'an dan
Sains, ter. Rahmani Astuti (Bandung: Mizan, 1998).

Nurcholish  Madjid, Kaki ILangit Peradaban Islam (Jakarta:
Paramadina, 1997)

Pervez Hoodbhoy, Islam and Science: Religious Orthodoxy and the
Battle for Rationality London: Zed Books, 1991).

Seyyed Hossein Nasr, Knowledge and the Sacred (New York:
Crossroad, 1989).

Syed M. Naquib al-Attas, 1978, Islam and Secularism (Kuala
Lumpur: ABIM, 1978).

Syekh Muhammad Abduh, I/zu dan Peradaban menurnt Islam dan
Kristen, ter. Mahyiddin Syaf & A. Bakar Usman (Bandung:
CV Diponegoro, 1978).

www.nature.com. diakses pada 1 Februari 2007.

Ulnmuna, Volume X Nomor 2 Juli-Desember 2006 409


http://www.nature.com/

M. Zainal Abidin, Islam dan Ilmu Pengetabuan dalam Diskursus Muslin Kontemporer

Zainal Abidin Bagir, "Pergolakan Pemikiran di Bidang Ilmu
Pengetahuan", dalam Ewnsiklopedi Tematis Dunia Islam, ed.
Taufik Abdullah ez a/ (Jakarta: Ichtiar Baru van Hoeve, 2002).

Ziauddin Sardar, Exploration in Islamic Science (London: Mansell,
1989).

410 Ulnmuna, Volume X Nomor 2 Juli-Desember 2006



