
 

Ulumuna, Volume X Nomor 2 Juli-Desember 2006 391 

ISLAM DAN ILMU PENGETAHUAN  
DALAM DISKURSUS MUSLIM KONTEMPORER 

M. Zainal Abidin* 
__________________________________________________ 

Abstract 

This paper tries to describe the debate on Islam and knowledge in 
contemporary Moslem thought regarding with two essential issues.  Firstly, 
how to overcome the decline of knowledge in the Moslem society, secondly, 
how to deal with knowledge   produced by Western civilization.   Moslem 
intellectual response differently on the issues, especially in looking at the 
character of modern knowledge. Some perceive the knowledge as neutral and 
universal, so if the Moslem wants to take the knowledge, they have to follow 
the Western knowledge thoroughly. While the others argue that the 
knowledge is not neutral. It always depends on its maker, so the Moslem 
must be aware of Western knowledge. Above all, the contemporary of 
Moslem scholars realize that the only way to the second resurgence to get the 
golden age of Islam is through mastering the knowledge for the supremacy of 
knowledge is the main indicator of the supremacy of a civilization.  

Keywords:  Ilmu Pengetahuan, Umat Islam, Peradaban Barat, 
Pemikiran Muslim Kontemporer. 

______________ 

PERSOALAN Islam dan ilmu pengetahuan merupakan salah satu 
tema yang paling banyak dibincangkan dalam beberapa 
dasawarsa terakhir. Diskusi ini berkisar pada dua persoalan 
krusial, yakni: pertama, bagaimana mengatasi kemerosotan dan 
ketertinggalan umat Islam dalam bidang ilmu pengetahuan, dan 

                                                 
*Dosen Fakultas Ushuluddin IAIN Antasari Banjarmasin, kandidat 

Doktor (S-3) di Universitas Islam Negeri (UIN) Sunan Kalijaga Yogyakarta. 
email: zain@scientist.com 



M. Zainal Abidin, Islam dan Ilmu Pengetahuan dalam Diskursus Muslim Kontemporer 
___________________________________________________________ 

392  Ulumuna, Volume X Nomor 2 Juli-Desember 2006 

kedua, bagaimana bersikap terhadap ilmu pengetahuan modern 
yang merupakan produk peradaban Barat. 

Perbincangan kedua persoalan di atas pada prakteknya sering 
terkait dan tidak bisa dipisahkan. Ketika berbicara tentang 
ketertinggalan umat Islam di bidang ilmu pengetahuan, pada saat 
yang bersamaan juga bisa dipastikan akan mendiskusikan 
kemajuan dan pencapaian ilmu pengetahuan oleh peradaban 
Barat, serta sikap umat Islam terhadapnya, demikian juga 
sebaliknya. 

Respon intelektual muslim kontemporer yang ikut ambil 
bagian dalam perdebatan tersebut sangatlah beragam. Ia 
merupakan bagian dari arus besar pemikiran muslim setelah 
kekalahan bangsa Arab oleh Israel pada tahun 1967, yang 
kemudian melahirkan kritik diri dan berikutnya menjadi titik 
tolak untuk menyambut kebangkitan kembali dunia Islam (islamic 
resurgence), yakni bagaimana bersikap terhadap tradisi (turâts) dan 
modernitas (hadâtsah).1 Dan salah satu dari produk modernitas 
adalah ilmu pengetahuan. 

Diskusi tentang Islam dan ilmu pengetahuan ini melibatkan 
banyak intelektual dari berbagai negara, seperti Malaysia, 
Pakistan, Inggris, Amerika Utara, Mesir, dan Indonesia. Tidak 
hanya sebatas pada tataran wacana, perdebatan ini sudah 
merambah level praksis. Lahirnya berbagai disiplin keilmuan 
seperti ekonomi Islam, psikologi Islam, sosiologi Islam, 
penelitian Islam, dan sebagainya merupakan bagian dari produk 
perdebatan tersebut. Kegelisahan intelektual muslim akan 
realitas ketertinggalan umat Islam pada berbagai aspek 

                                                 
1Ada beberapa idiomatik atau istilah yang biasa dipergunakan para 

pemikir Arab kontemporer, yaitu: al-turâts wa al-hadâtsah (Mohammed „Abid 
al- Jâbirî); al-turâts wa al-tajdîd (Hassan Hanafi); al-ashlah wa al-hadâtsah (A.H. 
Jidah); al-turâts wa al-mu’âshirah (A.D. Umari); dan dalam bentuk yang tidak 
konsisten dipergunakan juga al-qadîm wa al-jadîd (Hassan Hanafi). Seluruh 
istilah yang disebut ini memiliki arti tradisi dan modernitas dengan makna 
seluas-luasnya.  



M. Zainal Abidin, Islam dan Ilmu Pengetahuan dalam Diskursus Muslim Kontemporer 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume X Nomor 2 Juli-Desember 2006 393 

kehidupan yang berpangkal dari persoalan ilmu pengetahuan, 
telah mendorong mereka untuk terlibat secara aktif baik pada 
tataran teoritis maupun praktis dalam diskusi mengenai Islam 
dan ilmu pengetahuan.  

Pada tulisan ini akan dikemukakan peta respon pemikir 
muslim terhadap ilmu pengetahuan modern yang merupakan 
produk peradaban Barat. Secara khusus, akan diulas mengenai 
perdebatan sekitar islamisasi ilmu yang merupakan isu panas 
yang sampai sekarang masih terus bergulir, baik yang setuju 
maupun yang menentangnya serta berbagai varian interpretasi 
terhadapnya. Untuk lebih memahami persoalan, sebelum itu 
akan dikemukakan secara singkat kondisi keterpurukan umat 
setelah mereka pernah menjadi “superior” selama beberapa 
abad, yang kemudian berpindah ke Barat.  

Dinamika Ilmu Pengetahuan di Dunia Muslim 

Umat Islam pernah menorehkan kegemilangan peradaban 
pada sekitar abad VII sampai dengan abad XIII Masehi, bahkan 
beberapa abad setelahnya pengaruh itu masih sangat terasa kuat 
di Eropa. Pada abad-abad yang dikenal sebagai the golden age of 
Islam ini, kaum muslim menjadi mercusuar peradaban dunia dan 
pelopor kecemerlangan ilmu pengetahuan. Peradaban muslim 
menjadi rujukan dari umat-umat lain. Bahasa Arab menjadi 
bahasa internasional dalam bidang keilmuan, yang harus dikuasai 
oleh mereka yang hendak mendalami bidang yang satu ini. 

Pada masa kejayaannya, dunia Islam dikenal dengan para 
ilmuwannya yang menguasai beragam displin keilmuan, misalnya 
di bidang teologi ada al-Asy‟âri (W. 935) dan al-Maturîdî (W. 
944), di bidang sastra seperti al-Jâhiz (W. 780) dan Ibn Qutaybah 
(W. 828), di bidang sejarah dan geografi ada al-Baladhûrî (W. 
820) dan al Ya‟kûb (W. 897), di bidang sufisme ada al-Muhâsibî 
(W. 857), Abû Yazîd al-Bustâmî (W. 875), dan al-Hallâj (W. 922), 
di bidang kedokteran seperti al-Râzîi (W. 923-32) dan Ibn Sînâ ( 
W. 1037), di bidang matematika dan astronomi seperti al-



M. Zainal Abidin, Islam dan Ilmu Pengetahuan dalam Diskursus Muslim Kontemporer 
___________________________________________________________ 

394  Ulumuna, Volume X Nomor 2 Juli-Desember 2006 

Khwarizmi (W. setelah 846) dan Ibn Haitsam (W. 1039), dan di 
bidang filsafat ada al-Kindi, al-Farabi (W. 870), Ibn Sina (W. 
980), dan lain-lain. Merekalah di antara para ilmuwan yang 
menandai hingar bingarnya peradaban muslim.  

Kemajuan di bidang ilmu pengetahuan yang dicapai oleh 
umat Islam selama berabad-abad tersebut diperoleh melalui 
ikhtiar yang kuat dengan motivasi yang didorong oleh agama. 
Sinergisitas yang bagus antara penguasa (pemerintah) dengan 
para ilmuwan disertai dengan adanya tradisi ilmiah atau budaya 
ilmu yang sangat kuat menjadikan pencapaian yang luar biasa 
dari bangsa terkebelakang (Arab Badui) dan tidak pernah 
diperhitungkan dalam percaturan peradaban menjadi pemimpin 
peradaban dan memberikan sumbangan yang sangat berharga 
pada bidang keilmuan seperti astronomi, matematika, kimia, 
fisika, hingga filsafat, yang kemudian menjadi tonggak kemajuan 
dan pencapaian ilmu pengetahuan dunia modern saat ini.  

Setelah beberapa abad berada di puncak peradaban dunia, 
umat Islam memasuki fase kemunduran. Nasib tragis menimpa 
umat yang pernah memimpin peradaban ini. Mereka mengalami 
kehinaan dan ketertindasan dalam penjajahan. Kemiskinan dan 
kebodohan menjadi sesuatu yang melekat padanya. Nurcholish 
Madjid pernah memberikan ilustrasi tentang realitas yang 
menyedihkan dari umat ini dengan mengatakan: 

Dewasa ini dunia Islam praktis merupakan kawasan bumi 
yang paling terkebelakang di antara penganut agama-agama 
besar. Negeri-negeri Islam jauh tertinggal dari Eropa Utara, 
Amerika Utara, Australia dan Selandia Baru yang Protestan; 
Eropa Selatan dan Amerika Selatan yang Katolik Romawi; 
Eropa Timur yang Katolik Ortodoks; Israel yang Yahudi; India 
yang Hindu; Cina (giant dragon), Korea Selatan, Taiwan, 
Hongkong, dan Singapura (little dragon) yang Budhist-
Konfusianis; Jepang yang Budhis Taois; dan Thailand yang 
Budhist. Praktis tidak satu pun agama besar di muka bumi ini 
yang lebih rendah kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi 



M. Zainal Abidin, Islam dan Ilmu Pengetahuan dalam Diskursus Muslim Kontemporer 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume X Nomor 2 Juli-Desember 2006 395 

(iptek)-nya daripada Islam. Dengan perkataan lain, di antara 
semua penganut agama besar di muka bumi ini, para pemeluk 
Islam adalah yang paling rendah dan lemah dalam hal sains dan 
teknologi.2 

Gambaran tentang perkembangan ilmu pengetahuan (sains) 
di dunia muslim juga dipotret dengan sangat menarik dalam 
jurnal sains paling bergengsi Nature, edisi 2 Nopember 2006. 
Laporan yang dibagi dalam sembilan bagian itu menyajikan data 
singkat perkembangan sains dunia sejak zaman kekhalifahan 
Bani Abbasiyah yang berpusat di Baghdad hingga Bani 
Usmaniyah di Istambul. Saat itu, Eropa masih sangat terbelakang 
dalam soal sains dan teknologi.  

Disajikan pula pandangan kontemporer tentang 
perkembangan riset ilmu pengetahuan di negara-negara Islam 
saat ini. Disebutkan dalam laporan itu, perkembangan sains di 
dunia Islam tak merata kemajuannya. Negara-negara Islam di 
Afrika Utara masih berkutat dengan masalah kemiskinan dan 
masalah sosial dan ekonomi sehingga tak menunjukkan 
kemajuan dalam bidang sains. Sedangkan di negara-negara Teluk 
yang kaya minyak, rupanya berkah petrodolar tidak serta merta 
membangkitkan riset sains. Negara teluk yang dianggap maju 
dalam sains adalah Iran yang terwakili oleh proyek riset nuklir 
dan persenjataan militer. Sedangkan Turki, satu-satunya anggota 
OKI yang juga anggota Uni Eropa, memacu dirinya dalam riset 
sains karena ingin mensejajarkan diri dengan masyarakat Eropa 
yang lain. Di anak benua Asia, Pakistan juga pelopor dalam riset 
sains khususnya dalam persenjataan nuklir. 

Meski ada beberapa negara muslim yang relatif dianggap 
maju dalam pengembangan sains dan teknologi, namun secara 
umum disimpulkan bahwa negara-negara muslim tidak memiliki 
konsern yang bagus terhadap perkembangan sains. Bahkan 

                                                 
2Lihat Nurcholish Madjid, Kaki Langit Peradaban Islam (Jakarta: 

Paramadina,1997), 21-2. 



M. Zainal Abidin, Islam dan Ilmu Pengetahuan dalam Diskursus Muslim Kontemporer 
___________________________________________________________ 

396  Ulumuna, Volume X Nomor 2 Juli-Desember 2006 

anggaran untuk riset dan pengembangan (research and development) 
sangat rendah apabila dibandingkan dengan rata-rata anggaran 
global. Selain itu, data-data riset yang dimiliki pada 57 negara-
negara muslim yang tergabung dalam organisasi konferensi 
Islam (OKI) juga tidak jelas dan akurat. Dinyatakan: 

“Stretching from Indonesia to Morocco, and from Uganda to 
Kazakhstan, countries with large Muslim populations are home to some 
1.3 billion people. The Islamic world encompasses remarkable diversity 
in political systems, geography, history, language and culture. But 
science in these nations is weak, with spending on research and 
development far lower than the global average.  
The official statistics database of the Organization of the Islamic 
Conference (OIC) reveals information on each of the 57 OIC nations 
on everything from arable land per tractor to Internet users, but you 
won't find any data on research. Science indicators for OIC countries 
are also scarce among data collected by the World Bank and United 
Nations agencies — largely a reflection of many of these countries' low 
level of interest in science.”3 

Kondisi miris di negara-negara muslim ini sangat jauh 
berbeda, misalnya dengan pencapaian yang diperoleh bangsa 
Yahudi. Bangsa ini memiliki perhatian yang sangat besar 
terhadap ilmu pengetahuan. Menurut catatan statistik, rasio 
jumlah penduduk Yahudi dengan jumlah ilmuwan mereka yang 
bergelar doktor dalam berbagai disiplin ilmu adalah yang 
terbesar di dunia, 1 juta berbanding 16.000 dan para ilmuwannya 
telah memperoleh penghargaan 161 Hadiah Nobel.  

Supremasi Barat dan Kesadaran Diri 

Berkebalikan dengan kemunduran di dunia muslim, Barat 
secara perlahan membangun peradabannya melalui seri 
perubahan revolusioner seperti revolusi keilmuan, revolusi 
Perancis, revolusi industri, profesionalisasi ilmu, interaksi rapat 
antara ilmu dan teknologi, dan revolusi-revolusi abad XX dalam 

                                                 
3Lihat www.nature.com. diakses pada 1 Februari 2007. 

http://www.nature.com/


M. Zainal Abidin, Islam dan Ilmu Pengetahuan dalam Diskursus Muslim Kontemporer 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume X Nomor 2 Juli-Desember 2006 397 

ilmu yang berkesimbangunan yang bukan saja mempengaruhi 
dunia Barat sendiri, tetapi juga seluruh dunia. 

Menurut Cemil Akdogan, profesor sejarah sains di ISTAC-
IIUM, penguasaan pada bidang ilmu sains inilah rahasia sejati 
kemajuan Barat. Ia merupakan kerja abstrak yang kemudian 
berbuah pada kemampuan teknologi. Secara salah kaprah 
bangsa-bangsa Islam mengidentifikasi peradaban Barat dengan 
piranti teknologi seperti kendaraan, alat-alat listrik, televisi, radio, 
telepon, pesawat, senjata nuklir, dan sebagainya, kemudian 
mencoba mengimitasinya yang pada akhirnya merugikan diri 
sendiri. Kemampuan teknologi Barat adalah aplikasi 
pengetahuan ilmiah. Tanpa penguasaan landasan ilmiah, hanya 
memproduksi piranti-piranti teknologi melalui imitasi sangatlah 
berisiko. Bangsa-bangsa muslim menurutnya, tidak akan pernah 
mengambil alih kepemimpinan ilmiah dari Barat, supremasi 
Barat dalam teknologi berbasis sains akan terus berlanjut.4 

Di tengah dominasi peradaban Barat, kesadaran akan 
ketertinggalan umat menyeruak dalam diri para inteletual 
muslim. Lemahnya penguasaan pada ilmu pengetahuan adalah 
kunci dari ketertinggalan ini. Para pemikir seperti Muhammad 
Abduh, Seyyed Hossein Nasr, Fazlur Rahman, Ismail Razi al-
Faruqi, Syed Muhammad Naquib al-Attas, dan Ziauddin Sardar 
adalah di antara mereka yang prihatin dan sangat bersemangat 
dalam upaya mencari solusi ketertinggalan umat Islam di bidang 
yang satu ini. 

Muhammad Abduh misalnya, yang dianggap sebagai salah 
satu ikon pembaharu Islam di abad modern, menyatakan bahwa 
ketertinggalan umat Islam di bidang ilmu pengetahuan adalah 
akibat adanya sikap statis pada diri mereka. Menurutnya: 

”...secara ajaran, Islam sarat dengan semangat yang menggugah ilmu 
pengetahuan. Ketertinggalan umat Islam, adalah lebih karena sikap 

                                                 
4Lihat Cemil Akdogan, “Asal-usul Sains Modern dan Kontribusi Islam”, 

Islamia, 4 (Januari-Maret 2005), 93-4.  



M. Zainal Abidin, Islam dan Ilmu Pengetahuan dalam Diskursus Muslim Kontemporer 
___________________________________________________________ 

398  Ulumuna, Volume X Nomor 2 Juli-Desember 2006 

mereka yang statis (jumud). Agama selalu berjalan berdampingan dengan 
akal untuk mengarungi lautan ilmu, menjelajahi permukaan bumi dan 
naik ke lapisan langit tinggi, untuk menyelidiki tanda-tanda kekuasaan 
Allah dan rahasia ciptaan-Nya. Manakala paham keagamaan membeku 
dan penuntut-penuntut ilmu pengetahuan sudah tidak giat lagi, maka 
itupun turut membeku pula.”5 

Selain introspeksi terhadap ketertinggalan ilmu pengetahuan 
pada dunia muslim, para pemikir muslim kontemporer memiliki 
pandangan beragam terhadap ilmu pengetahuan modern yang 
merupakan produk Barat. Pada satu sisi ada kelompok yang 
memujanya sedemikian rupa, dan mengharuskan umat Islam 
untuk meniru Barat apabila juga ingin maju, pada sisi lain, tampil 
sekelompok ilmuwan yang kritis terhadap Barat, dengan 
menyatakan bahwa ilmu pengetahuan Barat selain memiliki 
kontribusi dalam memajukan dunia, pada saat yang sama juga 
memiliki peran yang besar dalam melahirkan berbagai problema 
dan krisis kemanusiaan manusia modern. Hal ini terjadi 
dikarenakan pengabaiannya kepada yang sakral (Tuhan) dan 
penolakannya terhadap wahyu sebagai salah satu sumber ilmu. 
Di sinilah, peran umat Islam kemudian dituntut untuk 
mengambil alih kembali posisi penguasa peradaban, sehingga 
ilmu pengetahuan yang dihasilkan akan benar-benar memberikan 
maslahat, tidak hanya bagi umat Islam secara khusus, tetapi juga 
umat manusia secara keseluruhan. 

Respons Pemikir Muslim Kontemporer 

Pertanyaan sekarang, bagaimanakah para pemikir muslim 
memberikan respon terhadap ketertinggalan umat Islam dan 
dominasi ilmu pengetahuan Barat? Sebagai bagian dari ikhtiar 
merebut kembali supremasi ilmu pengetahuan, ada banyak 
varian pemikir muslim yang berbicara tentang hal ini, namun 

                                                 
5Lihat Syekh Muhammad Abduh, Ilmu dan Peradaban menurut Islam dan 

Kristen, ter. Mahyiddin Syaf & A. Bakar Usman (Bandung: CV Diponegoro, 
1978), 121. 



M. Zainal Abidin, Islam dan Ilmu Pengetahuan dalam Diskursus Muslim Kontemporer 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume X Nomor 2 Juli-Desember 2006 399 

secara umum berdasarkan orientasi pemikirannya, dapat 
dikelompokkan pada tiga kelompok besar yakni; pertama, 
kelompok affirmatif-apologetik; kedua, kelompok instrumentalis, 
dan ketiga, kelompok kritis.  

Kelompok Affirmatif-Apologetik.  

Kelompok ini mengasumsikan bahwa ajaran Islam adalah 
ajaran yang sudah lengkap dan berbicara tentang semua hal, ilmu 
pengetahuan. Al-Qur‟an yang merupakan rujukan utama dalam 
agama Islam telah meliputi semua bidang keilmuan. Dengan 
asumsi ini, semua penemuan ilmiah Barat itu pada dasarnya 
sudah ada dalam al-Qur‟an. Dalam bentuk yang lebih konkrit, 
kelompok ini berusaha mengafirmasi atau menjustifikasi 
penemuan-penemuan tersebut dengan ayat-ayat al-Qur‟an. 

Salah satu pemikir yang termasuk kategori ini, yakni Maurice 
Bucaille. Dengan karyanya Asal Usul Manusia Menurut Bibel, Al 
Qur'an dan Sains (1988), Bucaille, yang merupakan ahli bedah 
bangsa Perancis, berusaha menyesuaikan antara al-Qur'an 
dengan berbagai temuan ilmiah modern dan karyanya ini sangat 
terkenal dan best seller di negara-negara muslim.  

Metode Bucaille pada dasarnya sederhana. Dia meminta para 
pembacanya untuk merenungkan beberapa ayat al-Qur‟an. Dari 
berbagai pengertian yang dapat diberikan ayat itu, dia menarik 
satu yang sesuai dengan fakta ilmiah. Dia lalu menyimpulkan 
bahwa, bila Bibel sering salah dalam menggambarkan gejala 
alam, maka al-Qur‟an selalu benar dan dengan tepat 
mengantisipasi semua penemuan besar sains modern.  

Untuk mencapai ini, dia menyusun sejumlah rujukan al-
Qur‟an yang mengesankan mengenai lebah, laba-laba, burung, 
tumbuh-tumbuhan dan berbagai sayuran, susu binatang, embrio, 
dan reproduksi manusia. Bahasannya tentang benda mati 
berkisar dari planet-planet tata surya, galaksi dan materi antar 
bintang, sampai pada pengembangan alam semesta dan 
penaklukan ruang angkasa. Dia mengakhiri pembahasan masing-



M. Zainal Abidin, Islam dan Ilmu Pengetahuan dalam Diskursus Muslim Kontemporer 
___________________________________________________________ 

400  Ulumuna, Volume X Nomor 2 Juli-Desember 2006 

masing masalah dengan kesimpulan bahwa kesesuian yang 
mengagumkan dari wahyu-wahyu al-Qur‟an dengan fakta-fakta 
ilmiah merupakan bukti akan sifat mu‟jizat al-Qur‟an.6 

Metode yang digunakan Buccaille ini sangat terkenal, sering 
disebut sebagai Buccaillisme. Bagi banyak umat Islam, dengan 
segela keterpurukan dan inferioritas mereka di bidang ilmu 
pengetahuan, apa yang dilakukan Buccaille ini dapat memuaskan 
psikologi mereka, dan membuat mereka tenang berhadapan 
dengan supremasi peradaban Kristen Barat.  

Namun, bagi sementara pemikir muslim lain, apa yang 
dilakukan Buccaille ini bisa berbahaya. Pervez Hoodbhoy, 
seorang pakar fisika dari Pakistan misalnya menyatakan bahwa 
bagi orang yang beriman dan berakal, setidaknya ada dua 
kekurangan yang fundamental dari metodologi Buccaille ini: 

Pertama, bukti dari suatu preposisi hanya akan bermakna jika 
kemungkinan ketidakterbuktian preposisi itu juga ditampakkan. 
Apa artinya kita asumsikan bahwa jumlah sudut segi tiga sama 
dengan 180 derajat, dan kemudian kita buktikan hal itu. Orang-
orang beriman mengetahui bahwa dalam segala hal al-Qur‟an 
mustahil salah, maka sejak awal semua usaha untuk pembuktian 
sifat kewahyuannya sudah sepenuhnya benar dari awal.  

Kedua, adalah sangat berbahaya untuk menggantungkan suatu 
kebenaran abadi pada teori sains yang dapat berubah. 
Pemahaman kita mengenai alam semesta dapat berubah secara 
drastis sejalan dengan waktu. Dan sains tidak sungkan-sungkan 
meninggalkan teori lamanya dan mendukung yang baru. 
Tidakkah akan menjadi bencana jika sesorang berusaha untuk 
menambatkan suatu gagasan teologis pada pasir yang hanyut ini.7 

Karena itu, menyetarakan wahyu yang bersifat sakral dan 
memiliki kebenaran absolut dengan penemuan ilmiah yang sifat 

                                                 
6Lihat Maurice Bucaille, Asal Usul Manusia Menurut Bibel, Al Qur'an dan 

Sains, ter. Rahmani Astuti (Bandung: Mizan, 1998), 52.  
7Lihat Pervez Hoodbhoy, Islam and Science: Religious Orthodoxy and the 

Battle for Rationality (London: Zed Books, 1991), 123-4. 



M. Zainal Abidin, Islam dan Ilmu Pengetahuan dalam Diskursus Muslim Kontemporer 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume X Nomor 2 Juli-Desember 2006 401 

kebenarannya relatif akan bermasalah ketika temuan ilmiah yang 
dijustifikasi tersebut kemudian dianggap tidak relevan lagi dan 
direvisi dengan temuan-temuan yang baru. Akibatnya, kebenaran 
wahyu sebagai ”alat pembenar” juga akan dapat turut serta merta 
menjadi tereduksi.  

Kelompok Instrumentalis 

Kelompok ini berpandangan bahwa ilmu pengetahuan atau 
sains itu sekadar alat dan tidak terikat pada nilai atau agama 
tertentu. Ilmu pengetahuan menurut mereka bersifat netral dan 
universal. Ia dapat diumpamakan sebagai sebuah pisau. Baik 
buruknya tergantung kepada sang pemakai. Bagi ibu-ibu, pisau 
dapat dipergunakan untuk memotong sayur atau mengupas 
buah, namun bagi seorang preman pisau merupakan senjata 
ampuh untuk melukai orang lain.  

Dengan asumsi seperti ini, maka jalan satu-satunya untuk 
mengejar ketertinggalan umat Islam, yakni dengan melakukan 
transfer ilmu pengetahuan dan teknologi dari dunia Barat ke 
dunia Islam. Sayid Jamaluddin al-Afghani (1838-1897) adalah 
salah satu tokoh, yang meski dikenal sangat anti imperialisme, 
tetapi sangat mengagumi pencapaian ilmu pengetahuan Barat. Ia 
tidak melihat kontradiksi antara Islam dan ilmu pengetahuan. 
Menurutnya, Barat mampu menjajah kawasan Islam karena 
memiliki ilmu pengetahuan dan teknologi, oleh sebab itu kaum 
muslim harus juga menguasainya agar dapat melawan 
imperalisme Barat.8 Gagasan al-Afghani ini cukup populer di 
dunia Islam. Penerus utama gagasan al-Afghani yang terkenal 
adalah Muhammad Abduh (1849-1905) dan Muhammad Rasyid 
Ridha (1865-1935). Keduanya sempat mengunjungi beberapa 
negara Eropa dan sangat terkesan dengan pengalaman mereka di 

                                                 
8Lihat Zainal Abidin Bagir, "Pergolakan Pemikiran di Bidang Ilmu 

Pengetahuan", dalam Ensiklopedi Tematis Dunia Islam, ed. Taufik Abdullah et 
al (Jakarta: Ichtiar Baru van Hoeve, 2002), 138. 



M. Zainal Abidin, Islam dan Ilmu Pengetahuan dalam Diskursus Muslim Kontemporer 
___________________________________________________________ 

402  Ulumuna, Volume X Nomor 2 Juli-Desember 2006 

sana. Bagi Abduh dan Ridha, ilmu pengetahuan modern adalah 
baik, yang menjadi masalah adalah tujuan penggunaannya. 

Pemikir lain yang berpandangan instrumentalis ini dapat kita 
temukan pada sosok Fazlur Rahman. Menurutnya bahwa ilmu 
itu pada dasarnya adalah baik, yang membuatnya buruk adalah 
penyalahgunaannya. Namun keputusan untuk 
menyalahgunakannya tidak tergantung pada ilmu itu sendiri, 
tetapi pada prioritas moral. Umat Islam, menurut Rahman, 
seharusnya tidak perlu bersusah payah untuk membuat rencana 
dan bagan bagaimana menciptakan ilmu pengetahuan yang 
islami.9 

Pandangan instrumentalis yang mengasumsikan ilmu 
pengetahuan yang netral ini kemudian mendapatkan kritikan 
yang keras di tengah maraknya anggapan bahwa peradaban dan 
ilmu pengetahuan Barat yang sarat dengan nilai dan kepentingan 
Barat, bersifat destruktif terhadap kemanusiaan dan tidak dapat 
memenuhi kebutuhan materil, kultural, dan spiritual umat 
manusia.  

Kelompok Kritis  

Berlawanan dengan semangat kaum instrumentalis yang 
melihat netralitas ilmu pengetahuan. Kelompok ini menilai ilmu 
pengetahuan tidak ada yang netral, tetapi selalu bias nilai dari 
penyusunnya. Kelompok ini merupakan kelompok yang 
berpandangan kritis terhadap ilmu pengetahuan modern produk 
Barat. Sejatinya kekritisan mereka itu juga banyak didukung oleh 
pendapat ilmuwan Barat sendiri terhadap perkembangan sains 
yang berlaku di Barat. Adapun pemikir muslim yang terlibat 
dalam hal ini, umumnya adalah pemikir yang berdomisili di Barat 

                                                 
9Lihat Fazlur Rahman, "Islamization of Knowledge: A Response", 

dalam American Journal of Islamic Social Sciences 5: 1 (1988), hal. 3-11; dalam 
edisi Indonesia “Islamisasi Ilmu Sebuah Respon”, dalam Jurnal Ulumul 
Qur’an, 4 (1992), 68-72. 



M. Zainal Abidin, Islam dan Ilmu Pengetahuan dalam Diskursus Muslim Kontemporer 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume X Nomor 2 Juli-Desember 2006 403 

atau setidaknya merupakan lulusan dari salah satu universitas 
terkenal di Barat.  

Seyyed Hossein Nasr misalnya, mengungkapkan 
keprihatinannya terhadap sifat sekuler sains modern yang 
dianggapnya tidak mengakui kenyataan ilahiah dan posisinya 
sebagai sumber ilmu. Sains modern menurutnya telah melakukan 
penindasan epistemologi dengan cara tidak mengakui cara-cara 
pandang lain terhadap alam, termasuk yang ada dalam agama. 
Kepercayaan akan realitas di luar realitas empirik hanya dianggap 
sebagai mitos atau takhayul belaka.10 

Kehilangan terhadap aspek yang sakral, demikian dinyatakan 
oleh C.A. Qadir telah mengakibatkan pengasingan dan 
pemisahan dalam kehidupan manusia modern. Terdapat 
ketidakseimbangan dan ketertiban. Jiwa manusia mengalami 
penyakit schizophrenia kerohanian, yang tidak mempunyai jalan 
keluar kecuali dengan kembali kepada Sumber Primordial dan 
menghidupkan kembali aspek kesakralan ini.11 Sementara itu 
Ziauddin Sardar menolak solusi dampak negatif ilmu 
pengetahuan Barat dengan penambahan etika Islam. 
Menurutnya, argumen ini tidak sah karena dampak ilmu 
pengetahuan modern juga menyangkut soal kognitif sehingga 
perumusan epistemologi juga diperlukan.12 

Kritikan terhadap konsep ilmu Barat juga diungkapkan oleh 
Naquib al-Attas yang menurutnya lebih banyak menimbulkan 
masalah dan kekeliruan daripada melahirkan keharmonisan, 
kebaikan, dan keadilan. Ilmu Barat ujarnya telah kehilangan 
tujuan hakiki karena tidak dicerna dengan adil. Akibatnya ia 
membawa kekacauan dalam kehidupan manusia dan bukannya 

                                                 
10Seyyed Hossein Nasr, Knowledge and the Sacred (New York: Crossroad, 

1989), 33. 
11C.A. Qadir, Philosophy and Science in the Islamic World (London: 

Routledge, 1988), 5.  
12Ziauddin Sardar, Exploration in Islamic Science (London: Mansell, 1989), 

70. 



M. Zainal Abidin, Islam dan Ilmu Pengetahuan dalam Diskursus Muslim Kontemporer 
___________________________________________________________ 

404  Ulumuna, Volume X Nomor 2 Juli-Desember 2006 

kedamaian dan keadilan. Ilmu yang nampaknya benar tetapi 
lebih produktif ke arah kekeliruan dan skeptisme, ilmu yang buat 
pertama kali dalam sejarah, membawa kekacaubalauan pada isi 
alam semesta; hewan, tumbuhan, dan logam.13  

Secara lebih sistematis, kelompok yang kritis ini kemudian 
menyampaikan suatu gagasan yang bernama islamisasi ilmu 
pengetahuan, dan dinyatakan sebagai pilihan terbaik bagi upaya 
untuk membangun kembali superioritas umat Islam di bidang 
ilmu pengetahuan tanpa harus tercabut dari nilai-nilai 
keislamannya. Gerakan ini marak menjelang akhir dasawarsa 
1970-an dan tetap eksis sampai sekarang.  

Ide islamisasi ilmu secara konseptual bermula dari al-Attas. 
Dia telah memaparkan ide-idenya pada satu persidangan 
pendidikan yang sangat penting dalam sejarah umat Islam 
kontemporer, yaitu Persidangan Pertama Pendidikan Islam se-
dunia di Mekah pada tahun 1977, yang dihadiri tidak kurang dari 
313 sarjana dan pemikir Islam dari seluruh pelosok dunia. Di 
forum itu ia menyampaikan kertas kerja yang berjudul Preliminary 
Thoughts on the Nature of Knowledge and the Definition and Aims of 
Education, yang menjelaskan tentang sifat ilmu yang tidak netral 
dan islamisasi ilmu-ilmu. Ide ini selanjutnya disempurnakannya 
lagi dengan terbitnya buku The Concept of Education in Islam: A 
Framework for an Islamic Philosophy of Education, di samping buku 
yang telah terbit sebelumnya yang berjudul Islam and Secularism. 

Berikutnya, gagasan islamisasi ilmu ini mengalami 
perkembangan yang cukup signifikan, dan melahirkan varian-
varian penafsiran. Namun, secara umum asumsi yang 
dikembangkan oleh para penggagas ide ini bahwa ilmu 
pengetahuan modern yang merupakan produk ilmuwan Barat, 
tidak bebas nilai dan sarat dengan pandangan dunia (worldview)14 

                                                 
13Syekh M. Naquib al-Attas, Islam and Secularism (Kuala Lumpur: ABIM, 

1978), 217. 
14Secara kebahasaan worldview atau pandangan hidup sering diartikan 

filsafat hidup atau prinsip hidup. Ada beberapa istilah yang sering digunakan 



M. Zainal Abidin, Islam dan Ilmu Pengetahuan dalam Diskursus Muslim Kontemporer 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume X Nomor 2 Juli-Desember 2006 405 

dari para perumusnya. Karenanya umat Islam tidak dapat serta 
merta mentransfer ilmu pengetahuan dan teknologi yang 
dihasilkan Barat, tetapi harus dilakukan penyaringan terlebih 
dahulu, dan memberikan nilai-nilai Islam terhadapnya. 

Sekitar Islamisasi Ilmu Pengetahuan 

Sebagaimana dijelaskan di atas, wacana islamisasi ilmu 
pengetahuan pertama kali diperkenalkan oleh Naquib al-Attas, 
dan kemudian mendapat sambutan hangat di mana-mana. 
Berikutnya, berbagai macam tafsiran dan pemaknaan pun 
muncul terhadap gagasan itu. Salah seorang cendikiawan muslim 
berpengaruh yang mempopulerkan gagasan islamisasi ilmu ialah 
Ismail al-Faruqi seorang cendikiawan yang juga aktivis gerakan 
Islam yang terkenal di Amerika Utara. Melalui International 
Institute of Islamic Thought (IIIT), digalakkanlah program islamisasi 
ilmu dalam disiplin-disiplin ilmu mutakhir di samping mengolah 
ilmu-ilmu baru dalam kerangka tauhid dan syariah.  

Secara umum, ada perbedaan mendasar antara proyek 
islamisasi ilmu yang digagas oleh al-Attas dengan yang 
dipopulerkan oleh al-Faruqi dan IIT serta aktivis gerakan Islam 
lainnya, yang akan kita sebut sebagai islamisasi ilmu populer. 
Berikut akan dikemukakan beberapa perbedaan tersebut: 

Pertama, secara definitif, al-Attas menyatakan bahwa 
islamisasi merupakan pembebasan manusia, pertamanya dari 
tradisi tahyul, mitos, animis, kebangsaan, dan kebudayaan, 
kemudian pembebasan akal dan bahasanya dari pengaruh 
sekularisme.15 Di sini al-Attas lebih memperhatikan pada 

                                                 
untuk memaknai pandangan hidup worldview (Inggris); weltanschauung atau 
weltansicht (Jerman), terkadangan juga paradigm. Dalam pemikiran Islam 
dikenal juga beberapa istilah dengan makna serupa seperti al tasawwur al-
islâmi (Sayyid Qutb); al Mabda' al Islâmî (Shaykh Atif al Zayn), Islâmî 
Nazariyat (al Maududi) dan ru'yat al Islam li al-wujûd (Syed Muhammad 
Naquib Al Attas).  

15Al-Attas, Islam…, 41. 



M. Zainal Abidin, Islam dan Ilmu Pengetahuan dalam Diskursus Muslim Kontemporer 
___________________________________________________________ 

406  Ulumuna, Volume X Nomor 2 Juli-Desember 2006 

persoalan individu manusianya melalui pemahaman yang jelas 
terhadap fitrah insaniah. Sedangkan al-Faruqi memaknai 
islamisasi ilmu sebagai kerangka normatif dan meyeluruh bagi 
individu dan masyarakat untuk pemikiran dan tindakan, 
pendidikan dan amalan, pengetahuan dan organisasi, pemerintah 
dan yang diperintah, dan dunia kini dan dunia yang akan 
datang.16 Di sini persoalan politik dan masyarakat lebih 
diunggulkan. 

Kedua, secara operasional islamisasi ilmu al-Attas dimulai dari 
adanya penanaman akan pandangan alam Islam (islamic worldview) 
dalam kehidupan individu seorang muslim,17 baru kemudian 
proses islamisasi ilmu pun berlaku secara serentak. Ilmu 
menurut al-Attas berada dalam akal manusia dan bukan di luar 
diri mereka. Karenanya, islamisasi akal dan pandangan alam 
amatlah penting untuk dilaksanakan terlebih dahulu sebelum 
islamisasi ilmu itu boleh dilaksanakan.  

Dalam islamisasi ilmu populer. persoalan pandangan alam 
tidaklah begitu penting. Islamisasi ilmu bagi mereka lebih 
merupakan islamisasi disiplin-disiplin berbagai ilmu. Dan yang 
ditekankan ialah persoalan islamisasi metodologi disiplin-disiplin 
ilmu tersebut. Maka lahirlah misalnya teori-teori islamisasi 
antropologi, islamisasi ekonomi, islamisasi sains komputer, 
islamisasi geologi, dan bermacam-macam lagi islamisasi disiplin.  

Islamisasi ilmu populer tidak begitu peduli akan sistem nilai 
pandangan dunia (worldview) Barat sekuler serta kerangka 
falsafah, metafisika, dan epistemologi yang membentuk tradisi 

                                                 
16Ismail Raji al-Faruqi, Islamization of Knowledge: General Principle and 

Workplan (Washington: IIT, 1982), 84.  
17Al Attas menyebut ada sembilan komponen pembentuk pandangan 

dunia islam, yakni: (1). Hakikat Tuhan; (2) Wahyu/Al Qur'an; (3) 
Penciptaan; (4) Hakikat Kejiwaan Manusia; (5) Ilmu; (6) Agama; (7) 
Kebebasan; (8) Nilai dan Kebajikan; (9) Kebahagiaan. Lihat Hamid Fahmy 
Zarkasyi, “Worldview Sebagai Asas Epistemologi Islam,” Islamia, 5 (April-
Juni, 2005), 13.  



M. Zainal Abidin, Islam dan Ilmu Pengetahuan dalam Diskursus Muslim Kontemporer 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume X Nomor 2 Juli-Desember 2006 407 

keilmuan dan disiplin-disiplin ilmu modern. Penyokong 
islamisasi ilmu populer, yang umumnya terdiri dari aktivis 
gerakan Islam, sangat menentang bidang filsafat dan metafisika. 
Mereka juga menolak hampir keseluruhan tradisi keilmuan Islam 
terutama yang berkaitan dengan tradisi filsafat, kalam, dan 
tasawuf. Akibat dari sikap anti-tradisi ilmu Islam ini, pendukung 
islamisasi ilmu populer terpaksa mencari model untuk tujuan 
islamisasi disiplin dari luar kerangka tradisi ilmu Islam itu sendiri, 
yakni Barat. Karenanya, kritikanpun banyak dialamatkan kepada 
gerakan islamisasi populer ini.  

Sementara itu, gagasan awal yang dirintis al-Attas 
menghendaki islamisasi ilmu mestilah dibina di atas satu 
kerangka falsafah, metafisika dan epistemologi yang benar 
menurut pandangan Islam. Kerangka dasar ilmu dipahami 
dengan jelas oleh para cendikiawan muslim sebelum diterapkan 
dalam konteks disiplin-disiplin ilmu masing-masing. Oleh karena 
itu, setiap cendikiawan muslim terlebih dahulu harus memahami 
agama mereka sendiri, memiliki pandangan alam Islam yang 
tepat, menguasai kerangka metafisika Islam dan seterusnya baru 
melaksanakan program islamisasi ilmu.  

Catatan Akhir 

Secara umum harus diakui bahwa dalam perdebatan sekitar 
Islam dan ilmu pengetahuan ini, keterlibatan intelektual 
Indonesia umumnya sangat minim, meski juga bukan berarti 
tidak ada yang merespons terhadap gagasan ini. Bahkan, respons 
yang dilakukan pada beberapa tahun terakhir sudah tidak semata 
dalam bentuk wacana, tetapi sudah pada tingkat implementasi. 
Maraknya ekonomi Islam, perbankan syariah, psikologi Islam, 
kiranya tidak lepas dari produk gagasan islamisasi ilmu. 

Demikian juga perubahan dari IAIN Jogjakarta dan Jakarta 
serta STAIN Malang menjadi UIN, yang berupaya untuk 
melakukan integrasi antara Islam dan ilmu pengetahuan serta 
meniadakan dikotomi ilmu pengetahuan yang telah menjadikan 



M. Zainal Abidin, Islam dan Ilmu Pengetahuan dalam Diskursus Muslim Kontemporer 
___________________________________________________________ 

408  Ulumuna, Volume X Nomor 2 Juli-Desember 2006 

umat Islam tersisihkan dari percaturan ilmu pengetahuan, 
tampaknya juga lahir dari kesadaran akan adanya hubungan yang 
sangat erat antara Islam dengan ilmu pengetahuan. 

Pada satu sisi kita patut bersyukur bahwa ghirah untuk 
kembali kepada Islam marak di kalangan umat dan kesadaran 
untuk merebut kembali kendali peradaban dan mengisinya 
dengan nilai-nilai Islam (kemanusiaan) juga tertanam kuat, 
namun semua itu hanya akan menjadi kontraproduktif apabila 
tidak dilandasi pemahaman akan paradigma keilmuan Islam yang 
jelas, yakni paradigma yang berangkat dari filsafat, epistemologi, 
dan metafisika yang berlaku dalam Islam. 

Sebagai catatan akhir dari paparan yang telah dikemukakan di 
atas, dapat disimpulkan beberapa hal sebagai berikut: 

Pertama, ada kesadaran yang massif akan ketertinggalan umat 
Islam dan pentingnya penguasaan ilmu pengetahuan sebagai 
upaya untuk meraih kembali kejayaan Islam. Ini kiranya menjadi 
modal dasar yang sangat bagus bagi umat dalam upaya 
membangun kembali supremasi ilmu pengetahuan yang menjad 
indikator kemajuan sebuah peradaban. 

Kedua, ada perbedaan cara pandang intelektual muslim 
terhadap ilmu pengetahuan. Sebagian melihat bahwa ilmu itu 
netral sehingga bisa berlaku secara universal, sebagian yang lain, 
dan ini yang kiranya lebih bisa diterima, bahwa ilmu itu tidak 
netral, ia sarat dengan bias nilai para perumusnya, karenanya 
sikap kritis terhadap ilmu pengetahuan Barat harus terus 
dilakukan. 

Ketiga, berkenaan dengan gagasan islamisasi ilmu, ada dua 
pandangan besar. Pertama, oleh al-Attas yang berpandangan 
bahwa islamisasi berangkat dari islamisasi individu berupa 
islamisasi akal dan pandangan dunia, sementara islamisasi kedua, 
yang populer yakni oleh al-Faruqi menyatakan bahwa islamisasi 
itu adalah islamisasi disiplin-disiplin ilmu. Dalam hal ini, kiranya 
model al-Attas lebih logis dan realistis.  

Wa al-Lâh a‘lam bi al-shawâb.● 



M. Zainal Abidin, Islam dan Ilmu Pengetahuan dalam Diskursus Muslim Kontemporer 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume X Nomor 2 Juli-Desember 2006 409 

Daftar Pustaka 

C. A. Qadir, Philosophy and Science in the Islamic World (London: 

Routledge, 1988).  

Cemil Akdogan, “Asal-usul Sains Modern dan Kontribusi 

Islam”, Islamia, 4 (Januari-Maret, 2005). 

Fazlur Rahman, "Islamization of Knowledge: A Response", 

American Journal of Islamic Social Sciences, 5 (1988); dalam edisi 

Indonesia “Islamisasi Ilmu Sebuah Respon”, Ulumul Qur’an, 

4 (1992). 

Hamid Fahmy Zarkasyi, “Worldview Sebagai Asas Epistemologi 

Islam,” Islamia, 5 (April-Juni 2005).  

Ismail Raji al-Faruqi, Islamization of Knowledge: General Principle and 

Workplan (Washington: IIT, 1982). 

Maurice Bucaille, Asal Usul Manusia Menurut Bibel, Al Qur'an dan 

Sains, ter. Rahmani Astuti (Bandung: Mizan, 1998).  

Nurcholish Madjid, Kaki Langit Peradaban Islam (Jakarta: 

Paramadina, 1997)  

Pervez Hoodbhoy, Islam and Science: Religious Orthodoxy and the 

Battle for Rationality (London: Zed Books, 1991). 

Seyyed Hossein Nasr, Knowledge and the Sacred (New York: 

Crossroad, 1989). 

Syed M. Naquib al-Attas, 1978, Islam and Secularism (Kuala 

Lumpur: ABIM, 1978). 

Syekh Muhammad Abduh, Ilmu dan Peradaban menurut Islam dan 

Kristen, ter. Mahyiddin Syaf & A. Bakar Usman (Bandung: 

CV Diponegoro, 1978). 

www.nature.com. diakses pada 1 Februari 2007. 

http://www.nature.com/


M. Zainal Abidin, Islam dan Ilmu Pengetahuan dalam Diskursus Muslim Kontemporer 
___________________________________________________________ 

410  Ulumuna, Volume X Nomor 2 Juli-Desember 2006 

Zainal Abidin Bagir, "Pergolakan Pemikiran di Bidang Ilmu 

Pengetahuan", dalam Ensiklopedi Tematis Dunia Islam, ed. 

Taufik Abdullah et al (Jakarta: Ichtiar Baru van Hoeve, 2002). 

Ziauddin Sardar, Exploration in Islamic Science (London: Mansell, 

1989).  


