
  



 ISI 

 
 
 
TRANSLITERASI 

ARTIKEL 

 

Aksin Wijaya  Hermeneutika al-Qur’an: Memburu Pesan 

Manusiawi dalam al-Qur’an  205-228   

Nashuddin  Metode al-Qur’an Membaca Realitas:  

Analisis Tafsir Sosial  229-248   

Mhd. Syahnan  I‘jâz al-Qur’ân in the Views of  
al-Zamakhsyârî and                          

Sayyid Quthb  249-264   

Abdul Mustaqim  Kisah al-Qur’an: Hakekat, Makna,  

dan Nilai-Nilai Pendidikannya  265-290   

Usman  Memahami Isrâ’îliyyât  

dalam Penafsiran al-Qur’an  291-312   

Fahrurrozi  Menyelami Aspek Kejurnalistikan  
dalam Ekspresi Ayat-Ayat                      

al-Qur’an  313-334   

Nyayu Khodijah  Perspektif al-Qur’an tentang Pemicu 

Kekerasan  335-252   

Syaparuddin  Prinsip-Prinsip Dasar al-Qur’an  

tentang Perilaku Konsumsi  353-374   

Emawati Hadis dan Sunnah sebagai Landasan 
Tradisi dalam Islam: Analisis Historis 

Terminologis  375-390   

Liliek Channa Aw  Memahami Makna Hadis  

Secara Tekstual dan Kontekstual  391-

414   

 
INDEKS 
  



PEDOMAN TRANSLITERASI 
 
 
 

Arab 
 

Latin 

 

Arab 

 

Latin 

 a = ا

 

 f = ف

 b = ب

 

 q = ق

 t = ت

 

 k = ك

 ts = ث

 

 l = ل

 j = ج

 

 m = م

 h = ح

 

 n = ن

 kh = خ

 

 w = و

 d = د

 

 h = ه

 dz = ذ

 

 ’ = ء

 r = ر

 

 y = ي

 z = ز

 s = س    

 sy = ش    

 
Untuk Madd 

dan Diftong ص = sh 

 dl = ض 

 

 â (a panjang) = آ

 th = ط

 

 î  (i panjang) = إي

 zh = ظ

 

 û (u panjang) = أو

 ‘ = ع

 

 aw = او

 gh = غ

 

 ay = أي

 
  

 



Ulumuna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011 335 

PERSPEKTIF AL-QUR’AN 
TENTANG PEMICU KEKERASAN 

Nyayu Khodijah

 

__________________________________________________ 

Abstract: Analysis of Al-Qur‟an on all facts on violence is related to the 
Qur‟anic concept on human being, the concept of “Fitrah” and “behaviour”. 
Based on the interpretation of the Qur'an, the violence is not stated as a 
basic human nature as expressed by psychoanalysis, because all humans are 
born with the condition of “fitrah”. But during its developments, the fitrah 
is much influenced by the environment so that people do the violence. The 
factors are as follows: family, film, television including angriness—all make 
people aggressive and tend to do the violence—are claimed by Islam as 
something unaccepted. To avoid the harsh, people are asked to control their 
character and to do their religious obligation; such as praying and fasting. 

Abstrak: Analisis Al-Qur‟an tentang semua fakta kekerasan berkaitan 
dengan konsep Al-Qur‟an tentang manusia, konsep “fitrah”, dan 
“perilaku”. Berdasarkan tafsir Al-Qur‟an, kekerasan tidak dinyatakan 
sebagai watak dasar manusia seperti yang dinyatakan oleh aliran 
psikoanalisis, karena semua manusia terlahir dengan kondisi “fitrah”. 
Akan tetapi dalam perkembangannya, fitrah tersebut dipengaruhi oleh 
lingkungan sehingga manusia melakukan kekerasan. Faktor-faktor seperti 
keluarga, film, dan televisi yang memuat kemarahan—semua yang 
membuat manusia bertindak agresif dan cenderung melakukan 
kekerasan—dinyatakan sebagai sesuatu yang tidak dibenarkan. Untuk 
menghindari terjadinya kekerasan, manusia dituntut untuk dapat 
mengontrol diri mereka dan melaksanakan kewajiban beragama mereka; 
seperti sholat dan puasa. 

Keywords: Perilaku Kekerasan, Manusia, Al-Qur‟an, Fitrah, 
Nafs. 

 

 

                                                           
Penulis adalah dosen Fakultas Tarbiyah IAIN Raden Fatah Palembang. 

email: nyayusukirman@ymail.com 



Nyayu Khodijah, Perspektif al-Qur‟an tentang Pemicu Kekerasan 
___________________________________________________________ 

336 Ulumuna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011 

HAMPIR setiap hari banyak disaksikan tayangan kekerasan di 
televisi, mulai dari kasus penganiayaan, pemerkosaan, bahkan 
pembunuhan yang terjadi dalam masyarakat. Semua tontonan 
tersebut seolah-olah sudah menjadi makanan yang harus 
disantap setiap harinya. Semua itu menunjukkan betapa 
fenomena kekerasan dapat terjadi kapan saja, di mana saja, dan 
dapat menimpa siapa saja. Kekerasan sudah menjadi fenomena 
universal. 

Kekerasan merupakan fenomena yang menarik untuk 
dibicarakan. Dalam perpsektif sosiologi, ada lima hal yang 
membuatnya menarik, yaitu: 1) karena jumlahnya yang 
meningkat akhir-akhir ini, 2) karena skalanya yang membuana 
modial, 3) karena karakter penampilannya, 4) karena paradoks 
yang ditimbulkannya, dan 5) karena di baliknya tersimpan 
persoalan sangat mendasar  yang menjadi sumbernya.1 Atas 
dasar inilah, fenomena kekerasan sebagai fenomena universal 
mengundang para peneliti untuk menggali lebih jauh tentang 
bagaimana, di mana, dan mengapa kekerasan antarmanusia itu 
dapat terjadi.2  Berdasarkan paparan di atas, tulisan ini berupaya 
menawarkan suatu wacana tentang kekerasan sudut pandang al-
Qur‟an. 

Anatomi Kekerasan 

Kekerasan yang dalam bahasa Inggris disebut “violence” yang 
diadopsi dari bahasa Latin “violare” yang berarti “memakai 
kekuatan”. Artinya, kekerasan adalah pemakaian kekuatan untuk 
melukai, membahayakan, merusak harta benda atau orang secara 
fisik maupun psikis. 

Dalam pengertian sempit, kekerasan menurut Robert Andi 
mengandung makna sebagai serangan atas penyalahgunaan fisik 

                                                           
1Nasikun, “Hukum, Kekuasaan, dan Kekerasan: Suatu Pendekatan 

Sosiologis”, Makalah pada Seminar tentang Pendayagunaan Sosiologi 
Hukum dalam Masa Pembangunan dan Restrukturisasi Global dan 
Pembentukan Asosiasi Pengajar dan Peminat Sosiologi Hukum se-Indonesia 
yang diadakan di Fakultas Hukum Universitas Diponegoro, tanggal 12-13 
Nopember 1996, 4. 

2Elizabeth A. Stanko (ed.), The Meanings of Violence (London: Routledge, 
2003), 2. 



Nyayu Khodijah, Perspektif al-Qur‟an tentang Pemicu Kekerasan 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011 337 

terhadap seseorang atau binatang, atau serangan, penghancuran, 
perusakan yang sangat keras, kasar, kejam, dan ganas atas milik 
seseorang.3 Dalam pengertian yang lebih luas, konsep kekerasan 
meliputi semua bentuk tindakan yang dapat menghalangi 
seseorang untuk merealisasikan potensi dirinya (self realization) 
dan mengembangkan pribadinya (personal growth) yang 
merupakan dua jenis hak dan nilai manusia yang paling asasi.4 
        Pemahaman yang  lebih luas bahwa kekerasan tidak hanya 
meliputi dimensinya yang bersifat fisik, tetapi juga dimensi yang 
bersifat psikologis. Di luar dimensi akibat yang ditimbulkan oleh 
dimensi kekerasan itu, kekerasan juga memiliki dimensi yang 
lain, yaitu: 
1. Ada tidaknya objek, yang membedakan kekerasan yang 

memiliki objek yang jelas dari yang tidak memiliki objek yang 
jelas. 

2. Ada tidaknya pelaku atau subjek kekerasan, yang 
membedakan kekerasan yang memiliki subjek yang jelas dari 
kekerasan yang tidak memiliki subjek yang jelas. 

3. Ada tidaknya kesengajaan, yang membedakan kekerasan yang 
dilakukan dengan sengaja dari kekerasan yang tidak dilakukan 
dengan sengaja. 

4. Ada tidaknya pengungkapan yang nyata, yang membedakan 
kekerasan yang nyata (manifest) dari tindakan kekerasan yang 
tersembunyi. 
Dimensi kekerasan ini dapat terjadi pada tingkat pribadi atau 

individual (kekerasan personal) dan pada tingkat struktural 
(kekerasan struktural).5 

 John Galtung dalam “On the Social Cost of Modernization: Social 
Disintegration, Atomie/Anomie and Social Development”, 
membedakan delapan jenis tindak kekerasan yang semakin 
menjadi ancaman manusia pada tingkat mondial pada saat ini 
yang apabila dikaitkan dalam konteks di Indonesia), antara lain: 
1. Kekerasan terhadap alam, yang ia sebut sebagai ecological 

crimes. Kekerasan ini berupa pencemaran lingkungan yang 

                                                           
3I. Marsana Windu, Kekuasaan dan Kekerasan Menurut Johan Galtung 

(Yogyakarta: Kanisius, 1992), 63. 
4Nasikun, “Hukum…, 4. 
5Ibid., 4-6. 



Nyayu Khodijah, Perspektif al-Qur‟an tentang Pemicu Kekerasan 
___________________________________________________________ 

338 Ulumuna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011 

disebabkan oleh kegiatan pabrik yang menghasilkan limbah 
yang dibuat tanpa pengelolaan limbah terlebih dahulu. 

2. Kekerasan terhadap diri sendiri, seperti stres, bunuh diri, 
alkoholisme, dan sejenisnya. 

3. Kekerasan terhadap keluarga, seperti child abuse dan woman 
abuse, yang dilakukan melalui pengungkapan fisik maupun 
verbal.  

4. Kekerasan terhadap individu, seperti pencurian, 
perampokan, perkosaan, dan pembunuhan. 

5. Kekerasan terhadap organisasi, yang di dalam 
pengungkapannya dapat berupa korupsi dan penyalahgunaan 
kekuasaan. 

6. Kekerasan terhadap kelompok, meliputi berbagai bentuk 
kekerasan antarkelompok, antarkelas, dan antarbangsa.  

7. Kekerasan terhadap masyarakat, berupa perang dan 
penindasan antarbangsa atau negara. 

8. Kekerasan terhadap dunia lain, berupa kekerasan antarplanet. 
Berkaitan hubungan antara kekerasan personal dan kekerasan 

struktural, Nasikun dengan mengikuti konsepsi Galtung 
menyatakan bahwa kendati kedua bentuk kekerasan itu secara 
empiris dapat berdiri sendiri tanpa mengandaikan satu sama lain, 
tumbuh melalui pengalaman historis sosiologis yang panjang 
yang mana keduanya secara empiris mempunyai hubungan 
dialektis. Mereka yang memperoleh keuntungan dari penggunaan 
kekuasaan struktural (terutama yang berada pada puncak 
struktur kekuasaan) pada umumnya akan berusaha 
mempertahankan kekuasaannya (status quo) melalui kekerasan 
struktural yang dilakukan secara tersembunyi (untuk menjaga 
citra kekuasaannya) atau melalui penggunaan instrumen-
instrumen kekuasaan yang dimilikinya, seperti kepolisian, 
tentara, dan hukum.  

Berdasarkan uraian di atas dapat disimpulkan bahwa 
kekerasan merupakan suatu tindakan yang dilakukan oleh 
seseorang atau sekelompok orang yang merasa dirinya kuat 
kepada seseorang atau sekelompok orang yang dianggapnya 
lemah di mana dapat dilakukan dengan cara memukul, 
membacok, serta menyiksa. 



Nyayu Khodijah, Perspektif al-Qur‟an tentang Pemicu Kekerasan 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011 339 

Kekerasan sering juga diidentikkan dengan agresi. Berkowitz 
memberikan pengertian agresi dari sudut pandang tujuannya.6 
Agresi merupakan segala bentuk perilaku yang diarahkan untuk 
menyakiti orang lain secara fisik maupun mental dengan suatu 
tujuan tertentu. Menurut pengertian ini, perilaku yang menyakiti 
orang lain karena “kecelakaan” atau ketidaksengajaan tidak dapat 
dikatakan agresif, tetapi apabila orang mempunyai tujuan untuk 
menyakiti orang lain dan berusaha untuk melakukan hal ini 
walaupun usahanya tidak berhasil, maka hal ini juga termasuk 
dalam pengertian agresi.  

Pemicu Terjadinya Kekerasan 

Para ahli berbeda pendapat tentang penyebab terjadinya 
kekerasan. Salah satu yang dipertentangkan di antaranya adalah 
tentang pengaruh jender dalam kekerasan. Hasil penelitian 
menunjukkan bahwa hanya sekitar 5% dari varian dalam agresi 
dijelaskan oleh gender7 di mana para remaja perempuan lebih 
sering menggunakan “agresi tidak langsung,” seperti 
menyebarkan gosip, mengatakan hal yang buruk atau isu, atau 
menceritakan rahasia dibandingkan dengan remaja laki-laki. 

Secara umum, ada dua kelompok aliran dalam psikologi yang 
nampak jelas berbeda pendapat tentang penyebab terjadinya 
kekerasan, yaitu aliran psikoanalisis dan aliran behaviorisme. 
Menurut aliran psikoanalisis yang dipelopori oleh Sigmund 
Freud, agresi atau kekerasan timbul karena dorongan insting 
yang ada pada manusia yang disebut sebagai insting tanatos atau 
insting kematian.  

Jadi, terjadinya kekerasan merupakan sifat bawaan yang tidak 
dapat dipisahkan dari eksistensi manusia itu sendiri. Berbeda 
dengan aliran psikoanalisis, aliran behaviorisme berpandangan 
bahwa kekerasan adalah diciptakan oleh faktor-faktor 
lingkungan, yakni masyarakat dan budaya. Dengan demikian, 
tampak perbedaan yang ekstrim antara kedua aliran tersebut.  

                                                           
6L. Berkowitz, Emotional Behavior: Mengenali Perilaku dan Tindak Kekerasan 

di Lingkungan Sekitar Kita dan Cara Penanggulangannya (Jakarta: Penerbit PPM, 
2003), 4-8. 

7Martha Putallaz dan Karen L. Bierman (eds.), Aggression, Antisocial 
Behavior, and Violence among Girls (New York: The Guilford Press, 2004), 210. 



Nyayu Khodijah, Perspektif al-Qur‟an tentang Pemicu Kekerasan 
___________________________________________________________ 

340 Ulumuna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011 

Pertanyaannya kemudian yang manakah dari kedua aliran 
tersebut yang benar? Untuk mencari kebenaran tentang suatu 
fakta, maka ada banyak hal yang dapat dilakukan, dan yang 
paling tepat adalah dengan melakukan penelitian sehingga dapat 
membuktikan sendiri kebenarannya. Cara lainnya adalah dengan 
mencari kebenaran dari sumber yang dapat diyakini 
kebenarannya. 

Al-Qur‟an, misalnya sebagai sumber kebenaran yang paling 
otoritatif dalam pandangan kaum muslimin, mengulas trigger bagi 
praktek violence dalam pelbagai ayat al-Qur‟an. Memang al-Qur‟an 
tidak secara eksplisit membahas tentang kekerasan, meski 
terdapat beberapa ayat yang berbicara tentang bentuk kekerasan 
seperti membunuh,8 menghardik,9 dan mengubur hidup-hidup 
anak perempuan.10 Oleh karenanya, analisis tentang praktek dan 
fakta kekerasan seperti yang diungkap al-Qur‟an dapat ditilik dari 
konsep manusia, fitrah, dan perilaku. 

Konsep Manusia dalam Al-Qur’an 

Dalam al-Qur‟an, ada tiga kata kunci yang menunjukkan 
pada kata manusia, yaitu kata “insân” atau “al-nâs” atau “ins”; kata 
basyar dan kata Banî Âdam atau dzuriyah Âdam.11 Kata insân  
terambil dari akar kata uns yang berarti “jinak, harmonis, dan 
tampak”. Kata insân digunakan untuk menunjuk “manusia 
dengan seluruh totalitasnya, jiwa dan raga, psikis, dan fisik”. 
Kata basyar terambil dari akar kata yang pada mulanya berarti 
“penampakan sesuatu dengan baik dan indah”. Dari akar kata 
yang sama lahir kata basyarah yang berarti “kulit”. Al-Quran 
menggunakan kata ini sebanyak 36 kali dalam bentuk tunggal 
dan sekali dalam bentuk mutsannâ (dual). Kata basyar 
dipergunakan untuk menunjukkan dari sudut lahiriahnya serta 
persamaan dengan manusia seluruhnya. Kata Banî Âdam lebih 
menunjukkan pada manusia sebagai bagian dari umat manusia 
lainya.  

                                                           
8Qs. al-An„âm (6):140. 
9Qs. al-Mâ‟ûn (107):1-2. 
10Qs. al-Nahl (16):58. 
11M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur‟an: Tafsir Maudhu‟i atas Pelbagai 

Persoalan Umat (Bandung: Mizan, 1996), 278. 



Nyayu Khodijah, Perspektif al-Qur‟an tentang Pemicu Kekerasan 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011 341 

Selain itu, al-Qur‟an juga menyebutkan unsur-unsur yang 
terdapat pada jiwa manusia, yaitu: jiwa (nafs), hati (qalb), ruh 
(rûh), dan akal („aql). Empat unsur itu mempunyai hubungan 
timbal balik yang saling tidak terpisahkan, karena jika salah satu 
dari unsur ini tidak ada, maka keberadaan manusia tidak nampak 
atau dengan kata lain tidak dapat disebut sebagai manusia. 

Dalam al-Qur‟an, kata nafs muncul dalam berbagai bentuk, 
baik singular maupun plural. Ia menunjukkan manusia sebagai 
makhluk hidup yang asalnya satu, berkembang baik, bekerja, dan 
merasa. Kata itu kadang-kadang menunjukkan watak dan inti 
manusia atau untuk menunjukkan sesuatu yang tertentu.12 Kata 
nafs juga dapat bermakna diri Ilahi,13 hati manusia,14 hal khusus 
pada manusia, sebagai inti yang berdiri sendiri, dan sekedar 
sebagai pernyataan kiasan terhadap hakekat dan watak 
manusia.15 Dalam literatur tasawuf, nafs dikenal memiliki delapan 
kategori, yaitu: 
1. Al-nafs al-„ammârah bi al-sû‟, yakni kekuatan pendorong naluri 

sejalan dengan nafsu yang cenderung kepada keburukan.16 
Nafs pada kategori ini belum mampu membedakan yang 
baik dan yang buruk, belum memperoleh tuntutan tentang 
manfaat dan kerusakan. Semua yang bertentangan dengan 
keinginannya dianggap musuh, sebaliknya yang sejalan 
dengan kemauannya adalah temannya. 

2. Al-nafs al-lawwâmah, yakni nafs yang telah mempunyai rasa 
insaf dan menyesal sesudah melakukan suatu pelanggaran, 
tetapi belum mampu mengekang nafsu yang membawa 
kepada perbuatan yang buruk. Karena itu, ia masih 
cenderung kepada perilaku yang negatif. 

3. Al-nafs al-musawwalah, yakni nafs yang telah dapat 
membedakan mana yang baik dan mana yang buruk, tetapi 

                                                           
12Qs. al-Baqarah (2):48, 228, dan 233; Qs. al-Tahrîm (66):6; Qs. al-

Zukhruf (43):71; Qs. al-Mâ‟idah (5):32; Qs. Yûsuf (12):32. 
13Qs. Âli „Imrân (3):30; Qs. al-An„âm (6):54; Qs. Thâhâ (20):41; Qs. al- 

Mâ‟idah (5): 116. 
14Qs. al-Isrâ‟ (17): 25 Qs. al-Ra„d (13):11; Qs. Qâf (50):16. 
15Qs. al-Qiyâmah (75):1-2; Qs. Yûsuf (12):53; Qs. al-Fajr (89):27-28; Qs. 

al-Nâzi„âh (79):40.  
16

Qs. Yûsuf (12):53. 



Nyayu Khodijah, Perspektif al-Qur‟an tentang Pemicu Kekerasan 
___________________________________________________________ 

342 Ulumuna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011 

tetap mengerjakan perbuatan buruk dengan sembunyi-
sembunyi, misalnya, karena malu dilihat oleh orang lain. 

4. Al-nafs al-muthma„innah, yakni nafs yang telah mendapat 
tuntunan dan pemeliharaan yang baik sehingga 
mendatangkan ketenteraman jiwa dan melahirkan sikap dan 
perbuatan yang baik. 

5. Al-nafs al-mulhamah, yakni nafs yang memperoleh ilham dari 
Allah swt. serta dikaruniai ilmu pengetahuan. Ia telah dihiasi 
dengan akhlak yang terpuji dan merupakan sumber 
kesabaran, ketabahan, dan keuletan. 

6. Al-nafs al-radliyah, yakni nafs yang ridha kepada Allah swt., 
yang mempunyai peranan penting dalam mewujudkan 
kesejahteraan. 

7. Al-nafs al-mardliyah, yakni nafs yang mencapai ridha Allah, 
diberi karamah, dan kemuliaan oleh Allah. 

8. Al-nafs al-kâmilah, yakni nafs yang telah sempurna bentuk dan 
dasarnya sehingga dianggap cakap untuk mengerjakan 
petunjuk dan menyempurnakan penghambaan diri kepada 
Allah swt. 
Dengan demikian, nafs merupakan suatu unsur rohani 

manusia yang pada tingkat tertentu dapat diarahkan kepada 
perbuatan baik dan pada tingkat tertentu pula manusia dapat 
didorong dan digoda sehingga terseret ke lembah kehinaan. 
Menurut Quraish Shihab,17 nafs pada dasarnya mudah melakukan 
hal-hal baik dan sulit untuk melakukan hal-hal yang buruk. 
Abdullah Yusuf Ali membagi nafs menjadi tiga tingkatan, yaitu 
nafs tingkat kebinatangan (al-nafs al-ammârah), nafs tingkat 
kemanusiaan (al-nafs al-lawwâmah), dan nafs tingkat ketuhanan (al-
nafs al-muthma„innah).18 Aspek lain dari jiwa manusia adalah qalb 
yang dalam al-Qur‟an kebanyakan artinya berkisar pada perasaan 
dan intelektual manusia. Ia merupakan wadah bagi fitrah yang 
sehat (Qs. al-Syûrâ [26]:89), emosi,19 petunjuk, kemauan, kontrol,  

                                                           
17Shihab, Wawasan…, 286. 
18M. Dawam Rahardjo, Ensiklopedi al-Qur‟an: Tafsir Sosial Berdasarkan 

Konsep-konsep Kunci (Jakarta: Paramadina, 1996), 229. 
19Qs. al-Hadîd (57):27; Qs. Âli „Imrân (3):151; Qs. al-Baqarah (2):74. 



Nyayu Khodijah, Perspektif al-Qur‟an tentang Pemicu Kekerasan 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011 343 

dan pemahaman,20 dan juga qalb yang menunjuk pada dosa 
dan maksiat.21 

Menurut para filosof Islam,22 qalb menyimpan kecerdasan 
dan kearifan terdalam. Qalb menyimpan percikan atau ruh 
Ilahiyah di dalam diri manusia. Qalb adalah substansi yang halus 
dan berfungsi mengenal hakekat segala sesuatu serta memiliki 
kemampuan untuk merefleksikannya. Namun demikian, 
kemampuan qalb untuk merefleksikan suatu hakekat sangat 
tergantung kepada sifat qalb itu sendiri, di mana ia tidak terlepas 
dari pengaruh panca indra, syahwat, dan cinta. Sejauh hati itu 
bersih dari kendala-kendala yang menutupinya, ia akan dapat 
menangkap hakekat-hakekat yang ada. 

Sementara aspek lainnya, yaitu rûh, menunjukkan pemberian 
hidup oleh Allah kepada manusia.23 Kata ruh juga dipergunakan 
untuk menunjukkan pada penciptaan Nabi Isa,24 al-Qur‟an,25 
wahyu dan malaikat yang membawa al-Qur‟an.26 Menurut al-
Ghazâlî,27 ruh merupakan sesuatu yang abstrak yang 
bersemayam dalam rongga “hati biologis”, dan mengalir 
melalui urat-urat dan pembuluh-pembuluh ke seluruh 
anggota tubuh. Dengan ruh inilah manusia dapat hidup dan 
mengetahui segala sesuatu. Sementara itu, kata „aql dalam al-
Qur‟an muncul dalam bentuk kata kerja dan semuanya 
menunjukkan aspek pemikiran pada manusia.28 Pada zaman 
Jahiliyah, orang yang berakal adalah orang-orang yang dapat 
menahan amarahnya dan mengendalikan hawa nafsunya 
sehingga karenanya dapat mengambil sikap dan tindakan yang 

                                                           
20Qs. Qâf (50):37; Qs. al-Taghâbûn (64):11; Qs. al-Mâ‟idah (5):41; Qs. al-

Hujurât ( 49):7. 
21Qs. al-Hijr (15):12; Qs. al-Baqarah (2):283. 
22Ahmad Khalil, Merengkuh Bahagia: Dialog al-Qur‟an, Tasawuf, dan Psikologi 

(Malang: UIN Malang Press, 2007), 121-2. 
23Qs. al-Hijr (15):29; Qs. al-Sajadah (32):9. 
24Qs. Maryam (19):17; Qs. al-Anbiyâ‟ (21):91. 
25Qs. al-Syûrâ (42):52. 
26Qs. al-Mu‟min (40):15; Qs. al-Nahl (16):102; Qs. al-Syu„arâ (26):193-

194. 
27Abû Hamîd Muhammad al-Ghazâlî, „Ajâ„ib al-Qalb, ter. M. Al-

Baqir (Bandung: Karisma, 2000), 27. 
28Qs.  al-Baqarah (2):75 dan 44; Qs. al-Anfâl (8):22; Qs. al-Mulk (67):10. 



Nyayu Khodijah, Perspektif al-Qur‟an tentang Pemicu Kekerasan 
___________________________________________________________ 

344 Ulumuna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011 

bijaksana dalam menghadapi segala persoalan yang ia hadapi.29 
Menurut Shihab,30 „aql menunjukkan pengertian untuk sesuatu 
yang mengikat atau menghalangi seseorang terjerumus dalam 
kesalahan atau dosa. 

Keempat aspek yang terdapat dalam diri manusia tersebut 
pada dasarnya saling berhubungan erat satu sama lain,31 akan 
tetapi masing-masing punya tugas sendiri. Nafs merupakan 
sumber moral yang tercela; rûh adalah sumber kehidupan dan 
sumber moral yang baik; qalb diartikan sebagai wadah untuk 
mengetahui hal-hal yang bersifat Ilahiah; „aql diartikan sebagai 
alat untuk mengetahui ilmu yang diamati dari pancaindera atau 
dari hal-hal yang lahir. 

Fitrah Manusia dalam Al-Qur’an 

Selain keempat aspek yang ada, Shihab menambahkan satu 
aspek lagi dari manusia, yaitu fithrah.32 Dalam al-Quran, kata ini 
dalam berbagai bentuknya terulang sebanyak dua puluh delapan 
kali, empat belas di antaranya dalam konteks uraian tentang 
bumi dan atau langit. Sisanya dalam konteks penciptaan 
manusia, baik dari sisi pengakuan bahwa penciptanya adalah 
Allah, maupun dari segi uraian tentang fitrah manusia.  

Teori fitrah dalam Islam menyatakan bahwa setiap manusia 
yang dilahirkan secara inheren telah memiliki energi yang 
berfungsi untuk mengambil yang bermanfaat dan menolak 
kerusakan. Menurut Laggulung,33 fitrah manusia itu adalah baik 
dan menerima Allah sebagai Tuhan. „Abd al-Rahmân al-
Nahlâwî34 mengatakan bahwa fitrah adalah kesiapan anak untuk 
menerima agama yang lurus, agama tauhid. Menurut Arifin,35 

                                                           
29Al-Ghazâlî, „Ajâ„ib…,  27. 
30Shihab, Wawasan...,  294-5. 
31Ibid., 28. 
32Ibid., 285. 
33Hasan Langgulung, Manusia dan Pendidikan: Suatu Analisa Psikologi dan 

Pendidikan (Jakarta: Pustaka Al-Husna, 1989), 76. 
34Lihat „Abd al-Rahmân al-Nahlâwî, Prinsip-prinsip dan Metode Pendidikan 

Islam dalam Keluarga, di Sekolah dan di Masyarakat, ter. Herry Noer Ali 
(Bandung; Diponegoro, 1989), 26. 

35M. Arifin, Ilmu Pendidikan Islam: Tinjauan Teoritis dan Praktis Berdasarkan 
Pendekatan Interdisipliner (Jakarta, Bumi Aksara, 2003), 7. 



Nyayu Khodijah, Perspektif al-Qur‟an tentang Pemicu Kekerasan 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011 345 

fitrah adalah suatu kemampuan dasar manusia yang 
dianugerahkan Allah kepadanya, yang di dalamnya terkandung 
berbagai komponen psikologis yang satu sama lain saling 
berkaitan dan saling menyempurnakan bagi hidup manusia. 
Dalam fitrahnya, manusia diberi kesempatan untuk memilih 
jalan yang benar dari yang salah. Kemampuan memilih tersebut 
mendapat penghargaan dalam proses pendidikan yang 
mempengaruhinya. 

Dari berbagai pengertian tentang konsep fitrah di atas, jelas 
bahwa setiap manusia pada dasarnya dilahirkan dengan 
membawa fitrah yang baik. Akan tetapi dalam perkembangannya 
dipengaruhi oleh lingkungan, terutama pendidikan. Dengan 
demikian, ia mempunyai dwi fungsi, yaitu bisa menjadi baik 
melalui pendidikan yang benar dan pembinaan serta bisa 
menjadikan manusia yang jahat dan buruk karena salah asuhan, 
tidak berpendidikan, dan hidup tanpa norma agama (Islam).  

Perilaku dalam Perspektif Al-Qur’an 

Dalam al-Qur‟an, manusia diajarkan untuk berperilaku 
baik.36 Meski Islam memberikan kebebasan pada manusia untuk 
memilih tingkah laku sendiri, namun dalam konteks ajaran 
Islam, manusia diajarkan agar senantiasa berperilaku baik atu 
berakhlak mulia. Rasulullah bersabda: “Aku hanya diutus untuk 
menyempurnakan akhlak yang mulia”.  

Selain itu, secara khusus al-Qur‟an juga mengajarkan untuk 
berperilaku penyantun dan kasih sayang dengan sesama 
manusia.37 Dalam sebuah hadis disebutkan bahwa Rasulullah 
bersabda: “Allah itu penyayang, suka kepada kasih sayang dalam 
segala urusan”. Dari ayat-ayat al-Qur‟an dan hadis di atas, jelas 
bahwa Islam  menolak perilaku kekerasan. 

Paradigma tingkah-laku yang dibangun oleh para sufi 
menyatakan bahwa setiap perilaku manusia itu bergantung pada 
hatinya (qalb), yang secara fisik disebut mudghah. Jika mudghah itu 
baik, maka baiklah seluruh diri manusia, demikian juga 

                                                           
36Qs.  Âli „Ỉmrân (3):134 dan 159; Qs. Fushshilat (41):34. 
37Qs. al-A„râf (7):199; Qs. al-Hijr (15):85; Qs. Fushshilat (41):34-35; Qs. 

Âli „Ỉmrân (3):134. 



Nyayu Khodijah, Perspektif al-Qur‟an tentang Pemicu Kekerasan 
___________________________________________________________ 

346 Ulumuna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011 

sebaliknya.38 Menurut Langgulung,39 perilaku menurut Islam 
adalah tindakan atau perbuatan yang digerakkan oleh kerangka 
moral (akhlak) tertentu. Dengan kata lain, pandangan Islam 
tentang perilaku adalah perilaku yang telah diberikan persyaratan 
nilai-nilai tertentu, bukan perilaku tingkat rendah yang hanya 
ditentukan oleh lingkungan, tetapi telah dididik dan dibudayakan 
dengan nilai-nilai. 

Al-Ghazâlî memandang perilaku dari segi suatu yang 
mempunyai tujuan agama dan kemanusiaan.40 Pandangannya 
tentang perilaku sejalan dengan semangat Islam yang 
memandang manusia sebagai pribadi yang utuh yang aktivitasnya 
menggabungkan antara ibadah formal dan aktivitas keduniaan 
atau ibadah informal, jika perbuatan itu berada pada suatu yang 
masuk akal dari segi kepentingan individu atau masyarakat dan 
kemuliaan manusia. Pendapat al-Ghazâlî tentang perilaku adalah 
sebagai berikut: 
1. Perilaku mempunyai penggerak (motivasi) dan bertujuan. 
2. Motivasi itu muncul dalam diri individu, tetapi dirangsang 

baik oleh rangsangan luar maupun rangsangan dalam yang 
berkaitan dengan kebutuhan-kebutuhan jasmani dan 
kecenderungan-kecenderungan alamiah (insting). 

3. Dengan motivasi, manusia terdorong untuk melakukan 
sesuatu. 

4. Perilaku mangandung perasaan kebutuhan dan kesadaran 
akal. 

5. Kehidupan psikologis bersifat dinamis di mana terjadi 
interaksi terus-menerus antara tujuan atau motivasi dengan 
perilaku. 

6. Perilaku bersifat individual. 
7. Perilaku ada dua tingkatan. Tingkat pertama dikuasai oleh 

motivasi dan faktor-faktor ketergesaan yang mengarahkan 
manusia berdekatan dengan semua makhluk hidup, 
sedangkan tingkat kedua dikuasai oleh kemauan dan akal 

                                                           
38Fuad Nashori, Agenda Psikologi Islam (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 

2002), 135. 
39Langgulung, Manusia…, 80. 
40Abû Hamîd Muhammad al-Ghazâlî, Ihyâ‟ „Ulûm al-Dîn (Semarang: 

Asy-Syifa‟, 2003), 48. 



Nyayu Khodijah, Perspektif al-Qur‟an tentang Pemicu Kekerasan 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011 347 

yang mendekat kepada makna-makna ketuhanan dan 
perilaku malaikat. 
Dari pendapat al-Ghazâlî tersebut, Islam mengakui adanya 

faktor motivasi yang mendorong timbulnya suatu perilaku. Bila 
dilihat dari esensinya, motivasi merupakan unsur psikis 
sedangkan perilaku bersifat fisik atau psikis. Karena itu menurut 
Langgulung tingkah laku manusia adalah akibat interaksi antara 
ruh dan jasad.41 Artinya, sekalipun manusia mempunyai ruh dan 
jasad, tetapi ia dipandang sebagai pribadi yang terpadu.42 Adanya 
kesatuan antara unsur psikis dan fisik ini merupakan salah satu 
ciri istimewa yang dimiliki manusia di samping ciri-ciri: fitrah 
yang baik, akal, dan kebebasan memilih perilakunya. 

Pemicu Kekerasan Perspektif Al-Qur’an 

Berdasarkan konsep-konsep ajaran Islam di atas, jelas bahwa 
al-Qur‟an memandang kekerasan bukanlah sebagai sifat dasar 
manusia sebagaimana halnya aliran psikoanalisis karena pada 
dasarnya setiap manusia dilahirkan membawa fitrah yang baik. 
Meski demikian, fitrah yang baik tersebut dapat pula menjadi 
buruk, bila salah asuhan, tidak berpendidikan, dan tanpa norma-
norma agama Islam.43 Dengan demikian, adanya fitrah yang baik 
tidak menjamin bahwa manusia mustahil berbuat kekerasan, 
karena dalam perkembangannya fitrah juga dipengaruhi oleh 
faktor lingkungan. Seseorang dapat melakukan kekerasan karena 
pengaruh lingkungan yang mengotori jiwanya sehingga ia 
berbuat agresi atau kekerasan. Pandangan Islam ini bertentangan 
dengan Kristen tentang “dosa asal”. Konsep Behaviorisme yang 
menganggap manusia itu netral, bertentangan dengan konsep 
Lorenz yang meyakini dominannya dorongan agresi pada 
manusia.44 

Faktor lingkungan yang mempengaruhi perilaku manusia ini 
banyak sekali, baik berupa sosial maupun faktor nonsosial. 

                                                           
41Langgulung, Manusia…, 81. 
42Djamaluddin Ancok dan Fuad Nashori Suroso, Psikologi Islami: Solusi 

Islam atas Problem-problem Psikologi (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2001), 158. 
43Burhanuddin Yusuf Bermawi, Pembinaan Kehidupan Beragama Islam pada 

Anak (Semarang: DIMAS, 1993), 23. 
44Ancok dan Suroso, Psikologi…, 157. 



Nyayu Khodijah, Perspektif al-Qur‟an tentang Pemicu Kekerasan 
___________________________________________________________ 

348 Ulumuna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011 

Faktor lingkungan yang pertama dan utama berpengaruh pada 
pembinaan perilaku anak agar terhindar dari perilaku kekerasan 
adalah lingkungan keluarga. Pola asuh yang baik dapat 
membentuk anak menjadi manusia yang berperilaku baik. 
Sebaliknya, pola asuh yang buruk atau salah asuhan dapat 
membentuk anak menjadi manusia yang berperilaku buruk. 
Menurut Ulwan,45 perilaku buruk anak timbul disebabkan 
perlakuan buruk dan keras dari orangtuanya berupa pukulan, 
hinaan, ejekan, dan sebagainya. Orangtua yang sering 
menghukum, bersikap menolak, atau kurang memberikan 
perhatian akan menyebabkan kebutuhan anak tidak terpenuhi 
dan bisa menimbulkan frustasi sehingga timbul perilaku agresif. 
Hasil penelitian yang dilakukan oleh Olweus menunjukkan 
bahwa ibu yang sering menggunakan hukuman fisik atau yang 
terlalu permisif terhadap agresi anak mereka memiliki anak-anak 
yang berperilaku agresif.46 Dengan demikian, pengasuhan, kasih 
sayang, dan bimbingan keagamaan dari para pendidik terutama 
orangtua sangat berpengaruh dalam pembentukan ataupun 
peradaban perilaku kekerasan.  

Faktor lingkungan lainnya adalah film/televisi. Dalam film 
(televisi) sering disajikan adegan pembunuhan, perkosaan, 
perusakan, dan sebagainya yang merusak atau mencelakakan 
orang lain. Adegan kekerasan ini biasanya dianggap sebagai 
bagian yang “ramai” dari penyajian film. Namun pada saat 
bersamaan adegan-adegan tersebut dapat membuat orang 
berperilaku agresif. Dengan menyaksikan adegan kekerasan 
tersebut terjadi proses belajar peran model kekerasan dan hal ini 
menjadi sangat efektif untuk terciptanya perilaku agresi. Banyak 
penelitian menunjukkan bahwa anak-anak yang memiliki kadar 
agresi di atas normal akan lebih cenderung berperilaku agresif 
terhadap sesama anak lain setelah menyaksikan adegan 
kekerasan dan meningkatkan agresi dalam kehidupan sehari-hari, 

                                                           
45Abdullah N. Ulwan, Pemeliharaan Kesehatan Jiwa Anak, ter. Khulilullah 

Akhmas Masjkur Hakim (Bandung: PT. Remaja Rosdakarya, 1992), 26. 
46D. Olweus, “Familial and Temperamental Determinant of Aggressive 

Behavior in Adolescent Boys: A Causal Analisis”, Developmental Psychology, 16, 
(1980), 644-60. 



Nyayu Khodijah, Perspektif al-Qur‟an tentang Pemicu Kekerasan 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011 349 

dan ada kemungkinan efek ini sifatnya menetap.47 Dengan 
demikian, kegemaran menonton film kekerasan yang 
ditanyangkan di televisi dapat merupakan predator perilaku 
agresif, namun timbulnya perilaku agresif juga tidak terlepas dari 
konteks ketika perilaku itu terjadi dan manusia yang 
melakukannya. 

Selain dari faktor yang sudah disebutkan, hal lain yang dinilai 
merupakan penyebab timbulnya kekerasan adalah amarah.48 
Meski orang tidak selalu berperilaku agresif bila marah, namun 
biasanya mereka merasa terdorong untuk melakukannya. 
Amarah timbul didorong oleh aspek nafs ammârah yang terdapat 
dalam diri manusia. Nafs ini juga yang mendorong manusia 
berperilaku membabi buta. Nafs ammârah inilah yang 
mempengaruhi manusia dalam bentuk-bentuk tingkah-laku yang 
rendah, kebencian, agresi, keganasan, dan lain-lain. Hasil 
penelitian menunjukkan bahwa balas dendam sebagai bentuk 
kemarahan juga dapat menjadi penyebab timbulnya kekerasan.49 

Dalam Islam, sifat marah dikecam sebagai salah satu sifat 
tercela, di samping riya‟, sombong, dan bangga. Karenanya, 
manusia diperintahkan untuk mengendalikan amarahnya sebisa 
mungkin. Islam mengajarkan agar manusia sedapat mungkin 
mengekang hawa nafsunya. Dikatakan bahwa perang yang lebih 
berat dari perang yang sebenarnya adalah perang melawan hawa 
nafsu. Hawa nafsu adalah sumber kejahatan pada manusia dan 
pendorongnya disebut pendorong nafsu. Pendorong nafsu ini 
dapat dilemahkan dengan latihan, diantaranya melalui ibadah-
ibadah formal, seperti shalat, puasa, dan lain-lain. Dengan 
demikian, untuk menghindarkan diri dari perilaku yang tidak 
terpuji, termasuk kekerasan, kaum muslimin seyogyanya tekun 
menjalankan ibadah-ibadah formal, terutama shalat. Dalam al-
Qur‟an disebutkan bahwa “sesungguhnya sholat itu mencegah 
perbuatan keji dan munkar” (Qs. al-Ankabût [29]:45). Ayat 

                                                           
47Sarlito W. Sarwono, Psikologi Lingkungan (Jakarta: Grasindo, 1992), 4. 
48Iin Tri Rahayu, “Kekerasan dan Agresivitas”, Psikoislamika Jurnal 

Psikologi dan Keislaman, vol. 1, no. 2 (Juli, 2004), 167-176. 
49Donald G. Dutton, The Psychology of Genocide, Massacres, and Extreme 

Violence: Why “Normal” People Come to Commit Atrocities (London: Praeger 
Security International, 2007), 153. 



Nyayu Khodijah, Perspektif al-Qur‟an tentang Pemicu Kekerasan 
___________________________________________________________ 

350 Ulumuna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011 

tersebut menunjukkan salah satu fungsi shalat, yaitu mencegah 
manusia berbuat brutal, menjarah, memfitnah, membakar, 
menghujat, korupsi, kolusi, dan tindakan negatif lainnya.50 Di 
samping itu, shalat yang dijalankan dengan benar dan khusu‟ 
juga memiliki efek seperti meditasi dan yoga tingkat tinggi.51 

Catatan Akhir 

Al-Qur‟an memandang kekerasan bukan sebagai sifat dasar 
manusia seperti halnya pandangan aliran psikoanalisis, tetapi al-
Qur‟an juga tidak memandang lingkungan sebagai satu-satunya 
faktor yang menjadi penyebab terjadinya kekerasan. Dalam 
perspektif al-Qur‟an, semua manusia dilahirkan dalam kondisi 
membawa fitrah yang berpotensi baik, namun dalam 
perkembangannya sifat baik tersebut sangat ditentukan oleh 
faktor lingkungan dan bagaimana manusia itu sendiri menjaga 
fitrahnya. Seandainya semua manusia mampu menjaga fitrahnya 
dengan baik, maka kekerasan di muka bumi ini dapat 
dilenyapkan, namun tidak dapat dipungkiri adanya peran nafs 
(terutama nafs ammârah) dalam diri manusia yang senantiasa 
mempengaruhi manusia untuk berperilaku kekerasan. Wa al-Lâh 
a„lam bi al-shawâb.● 

 
Daftar Pustaka  

 
„Abd al-Rahmân al-Nahlâwî, Prinsip-prinsip dan Metode Pendidikan 

Islam dalam Keluarga, di Sekolah dan di Masyarakat, ter. Herry 
Noer Ali (Bandung: CV, Diponegoro, 1989). 

Abdullah N. Ulwan, Pemeliharaan Kesehatan Jiwa Anak, ter. 
Khulilullah Akhmas Masjkur Hakim (Bandung: PT. Remaja 
Rosdakarya, 1992). 

Abû Hamid Muhammad al-Ghazâlî, „Ajâ„ib al-Qalb, ter. M. 
Al-Baqir (Bandung: Karisma, 2000). 

____________, Ihyâ‟ „Ulûm al-Dîn (Semarang: Asy-Syifa‟, 
2003). 

                                                           
50Sentot Haryanto, Psikologi Shalat: Kajian Aspek-aspek Psikologis Ibadah 

Shalat (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2002), 101. 
51Ibid., 81. 



Nyayu Khodijah, Perspektif al-Qur‟an tentang Pemicu Kekerasan 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011 351 

Ahmad Khalil, Merengkuh Bahagia: Dialog al-Qur‟an, Tasawuf, dan 
Psikologi (Malang: UIN Malang Press, 2007). 

Burhanuddin Yusuf Bermawi, Pembinaan Kehidupan Beragama 
Islam pada Anak (Semarang: DIMAS, 1993). 

D. Olweus, “Familial and Temperamental Determinant of 
Aggressive Behavior in Adolescent Boys: A Causal Analisis”, 
Developmental Psychology, 16, (1980). 

Djamaluddin Ancok dan Fuad Nashori Suroso, Psikologi Islami: 
Solusi Islam atas Problem-problem Psikologi (Yogyakarta: Pustaka 
Pelajar, 2001). 

Donald G. Dutton, The Psychology of Genocide, Massacres, and 
Extreme Violence: Why “Normal” People Come to Commit 
Atrocities (London: Praeger Security International, 2007). 

Elizabeth A. Stanko (ed.), The Meanings of Violence (London: 
Routledge, 2003). 

Fuad Nashori, Agenda Psikologi Islam (Yogyakarta: Pustaka 
Pelajar, 2002). 

Hasan Langgulung, Manusia dan Pendidikan: Suatu Analisa 
Psikologi dan Pendidikan (Jakarta: Pustaka Al-Husna, 1989). 

Iin Tri Rahayu, “Kekerasan dan Agresivitas”, Psikoislamika Jurnal 
Psikologi dan Keislaman, vol.1, no.2 (Juli, 2004). 

L. Berkowitz, Emotional Behavior: Mengenali Perilaku dan Tindak 
Kekerasan di Lingkungan Sekitar Kita dan Cara 
Penanggulangannya (Jakarta: Penerbit PPM, 2003). 

M. Arifin, Ilmu Pendidikan Islam: Tinjauan Teoritis dan Praktis 
Berdasarkan Pendekatan Interdisipliner (Jakarta: Bumi Aksara, 
2003). 

M. Dawam Rahardjo, Ensiklopedi al-Qur‟an: Tafsir Sosial 
Berdasarkan Konsep-konsep Kunci (Jakarta: Paramadina, 1996). 

M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur‟an: Tafsir Maudhu‟i atas 
Pelbagai Persoalan Umat (Bandung: Mizan, 1996). 

Marsana Windu, Kekuasaan dan Kekerasan Menurut John Galtung 
(Yogyakarta: Kanisius, 1992). 

Martha Putallaz dan Karen L. Bierman (eds.), Aggression, 
Antisocial Behavior, and Violence among Girls (New York: The 
Guilford Press, 2004). 

Nasikun, “Hukum, Kekuasaan, dan Kekerasan: Suatu 
Pendekatan Sosiologis”, Makalah pada Seminar tentang 



Nyayu Khodijah, Perspektif al-Qur‟an tentang Pemicu Kekerasan 
___________________________________________________________ 

352 Ulumuna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011 

Pendayagunaan Sosiologi Hukum dalam Masa 
Pembangunan dan Restrukturisasi Global dan Pembentukan 
Asosiasi Pengajar dan Peminat Sosiologi Hukum se-
Indonesia yang diadakan di Fakultas Hukum Universitas 
Diponegoro, tanggal 12-13 Nopember 1996. 

Sarlito W. Sarwono, Psikologi Lingkungan (Jakarta: Grasindo, 
1992). 

Sentot Haryanto, Psikologi Shalat: Kajian Aspek-aspek Psikologis 
Ibadah Shalat (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2002). 

 


	Daftar Isi UJSK.XV.2.2011.pdf
	Perspektif al-Qur™an tentang Pemicu Kekerasan.pdf

