
 





i 

 DAFTAR ISI 

 
 
 
PEDOMAN TRANSLITERASI 

 223-244  Muhammad Rusli, 
“Reorientasi Kajian Teologi Islam:  
Ikhtiar Kontributif Atasi Problem Kekinian” 

 245-278  Slamet Mulyono,  
“Pergolakan Teologi Syiah-Sunni:  
Membedah Potensi Integrasi dan Disintegrasi” 

 279-310  Zulyadain,  
“Menimbang Kontorversi Pemaknaan  
Konsep Ahl Al-Kitāb Dalam Al-Qur’an” 

 311-346  Abdul Quddus,  
“Ecotheology:  
Teologi Konstruktif Atasi Krisis Lingkungan” 

 347-374  Suhermanto Ja’far,  
“Aku dalam Tuhan:  
Implikasi Teologi Proses  pada Era Kontemporer” 

 375-402  Faizah,  
“Pergulatan Teologi Salafi  
dalam Mainstream Keberagamaan Masyarakat Sasak” 

 403-442  Mohammad Rosyid,  
“Studi Komparatif Konsep Ketuhanan Islam  
dan Agama Adam pada Komunitas Samin” 

 443-464  Siti Raudhatul Jannah,  
“Kegalauan Identitas: Dilema Hubungan  
Komunitas Muslim dan Hindu di Bali” 

INDEKS  

APENDIKS 
  



ii 

PEDOMAN TRANSLITERASI 
 
 

 g = غ   a  = ا

 f = ف   b = ب

 q = ق   t = ت

 k = ك   th = ث

 l = ل   j = ج

 m = م   ╪ = ح

 n = ن   kh = خ

 w = و   d = د

 h = ه   dh = ذ

 ’ = ء   r = ر

 y = ي   z = ز

 s = س

 sh  Untuk Madd dan Diftong = ش

 ā (a panjang) = آ  ╣ = ص

 ī  (i panjang) = إي  ╨ = ض

 ū (u panjang) = أو  ╢ = ط

   aw = او  ╬ = ظ

 ay = أي  ‘ = ع

 
Contoh penulisan dengan transliterasi: 

 ;(a‘ūdhu bi al-Lāh min al-shay╢ān al-rajīm) اعوذ بالله من الشيطان الرجيم 

 ;(bism al-Lāh al-ra╪mān al-ra╪īm)  بسم الله الرحمن الحيم

رْْ
َ
وْث

َ
ك

ْ
يْنَاكَ ال

َ
عْط

َ
 ;(innā a‘╢aynāka al-kawthar) اِهّآ أ

كَ وَاهْحَرْ  صَلِّ لِرَبِّ
َ
 ;(fa╣alli lirabbika wan╪ar) ف

 .(abā╪ al-khayr╣) صباح الخير 



Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 223 

 

REORIENTASI KAJIAN TEOLOGI ISLAM: IKHTIAR 
KONTRIBUTIF ATASI PROBLEM KEKINIAN 

Muhammad Rusli 
(Fakultas Ushuluddin dan Dakwah IAIN Sultan Amai Gorontalo. 

Email: muhammadruslii@yahoo.com  
 

Abstract: The central issue in the study of classical Islamic theologians is 
closely linked with their surrounding context challenging them at the time. 
One of the basic problems is the incessant spread of Greek philosophy and 
elements of non Islamic teachings involved in the struggle of Islamic thought 
at the time, so that the theologians found it corrupting the Islamic faith. The 
study of Islamic theology at the time, therefore, was aimed at anticipating the 
destruction of Islamic values. Philosophical values of the movement should 
inspire contemporary theologians to resolve the various problems faced by the 
muslim communities. Therefore, contemporary study of Islamic theology 
should not dwell on the issues of “heavens” and be busy of “defending the 
God”. It should go further into the solution to the problem of the muslim 
people and human in general today. 

Abstrak: Isu sentral yang menjadi kajian para teolog Islam Klasik sangat 
erat kaitannya dengan konteks tantangan zaman yang melingkupinya. 
Salah satu persoalan mendasar saat itu adalah gencarnya penyebaran 
filsafat Yunani dan unsur-unsur ajaran luar Islam yang terlibat dalam 
pergumulan pemikiran keislaman, sehingga memunculkan kekhawatiran 
akan rusaknya akidah Islam. Untuk itu, kajian teologi Islam diarahkan 
untuk mengantisipasi hal tersebut. Nilai filosofis dari gerakan ini 
seharusnya menginspirasi para teolog kekinian untuk dapat menyelesaikan 
berbagai macam persoalan umat yang muncul. Teologi Islam tidak 
seharusnya berkutat pada persoalan “langit” dan sibuk “membela 
Tuhan”, tetapi ia mesti beranjak lebih jauh untuk menjadi solusi bagi 
persoalan umat Islam dan manusia pada umumnya saat ini. 

Keywords: reorientasi, kontekstualisasi, teologi Islam, problem kekinian, 
teologi klasik, teologi kontemporer. 

 
  



Muhammad Rusli, Reorientasi Kajian Teologi Islam: Ikhtiar Kontributif Atasi Problem Kekinian 

224 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 

 

SEIRING perkembangan zaman, minat berbagai kalangan untuk 
mengkaji teologi Islam mulai redup, karena dianggap tidak 
relevan dalam menyelesaikan problem dunia kekinian. Hal 
tersebut ada benarnya, bilamana teologi Islam hanya dipahami 
sebagai bentuk nostalgia terhadap pemikiran klasik Islam. 
Teologi Islam hanya dipelajari secara dogmatis, tanpa sikap 
kritis, dan hanya diposisikan sebagai kekayaan intelektual para 
pemikir Islam klasik yang disucikan. Namun menjadi lain, ketika 
ilmu ini dikaji dan dikembangkan secara komprehensif serta 
dihubungkan dengan persoalan-persoalan kekinian sebagai salah 
satu alternatif solusi. 

Teologi Islam seharusnya tidak berkutat pada persoalan-
persoalan “langit”, tetapi harus menjadi pelopor dari gerakan 
pembaharuan. Jika melirik dari sejarahnya, menurut Zurkani 
Jahja, teologi Islam merupakan wujud respons terhadap 
gencarnya penyebaran filsafat Yunani dan unsur-unsur ajaran 
luar Islam yang ikut terlibat dalam pergumulan pemikiran 
keislaman saat itu. Ideologi dan pemikiran-pemikiran filosofis itu 
sedemikian luas penyebarannya, sehingga ulama merasa perlu 
untuk mengantisipasi kemungkinan tercemarnya akidah umat 
Islam. Mereka lalu menulis karya-karya yang berisi antara lain 
argumen-argumen yang diharapkan dapat menjadi benteng bagi 
akidah umat Islam dengan dalil-dalil yang ditawarkan tidak lagi 
hanya berkutat pada dalil-dalil naqli tetapi sudah mulai banyak 
melibatkan logika-logika rasional.1 

Jika pada masa lalu teologi Islam diperhadapkan pada 
gencarnya penyebaran filsafat Yunani, maka sekarang teologi 
Islam diharapkan mampu mengikuti mainstream pemikiran 
kontemporer. Pemikiran Islam mesti bergumul dengan 
pemikiran filsafat Barat kontemporer, problem-problem sosial-
politik, pendidikan, iptek, dan lain sebagainya. Hal ini tidak lain 
agar teologi Islam tidak melulu melekat pada upaya apologetik 
“membela Tuhan”. Para pemikir harus mengembalikan elan vital 
untuk menjawab tantangan zaman yang melingkupinya. 
Tantangan yang muncul sekarang sudah sama sekali berbeda. 
Tantangan-tantangan baru masih akan terus bermunculan, sesuai 

                                                             
1Zurkani Jahja, Teologi al-Ghazali -Pendekatan Metodologi (Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar, 1996), 81. 



Muhammad Rusli, Reorientasi Kajian Teologi Islam: Ikhtiar Kontributif Atasi Problem Kekinian 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 225 

 

dengan perkembangan ilmu pengetahuan modern. Termasuk 
isu-isu kemanusian universal, pluralisme keagamaan, kemiskinan 
struktural, kerusakan lingkungan hidup adalah di antara 
persoalan kontemporer yang perlu mendapat perhatian serius 
dalam konteks teologis.2 Isu yang lain yakni munculnya gerakan 
anti Islam dengan berbagai macam bentuknya baik dalam bentuk 
karikatur Nabi, film anti Islam (Innocence of Muslims), buku atau 
majalah anti Islam dan semacamnya. Isu yang tak kalah 
pentingnya adalah korupsi berjamaah di kalangan pejabat negara, 
merebaknya faham keagamaan baru di Indonesia, dan lain 
sebagainya. 

Kehadiran tulisan ini diharapkan mampu memberikan 
penjelasan mendasar tentang pentingnya reorientasi kajian 
teologi Islam yang tidak hanya berkutat tentang Tuhan, rasul dan 
hal-hal yang terkait dengannya disebabkan kondisi atau tuntutan 
zaman pada waku itu. Sudah waktunya para pemikir Islam 
mengembangkan atau reorientasi kajian teologi Islam sebagai 
jawaban atas problem kekinian. 

Dasar dan Arah Reorientasi Kajian Teologi Islam 

Reorientasi tentunya akan menuai sejumlah pertanyaan, di 
antaranya; Apakah memungkinkan reorientasi kajian teologi 
Islam dilakukan?, apakah reorientasi tersebut tidak mereduksi 
atau menyimpang dari bangunan teologi Islam yang telah mapan 
di kalangan umat Islam?, mampukah reorientasi memberikan 
solusi bagi problem umat kekinian?, dan berbagai pertanyaan 
yang mungkin muncul seputar gagasan tersebut. 

Hasan Hanafi salah seorang intelektual Muslim menyadari 
adanya perbedaan orientasi teologi Islam masa Klasik dan 
Kontemporer, sehingga beliau mengajukan konsep teologi Islam 
yang ia namakan Ilmu Usuluddin sebagai ilmu yang membaca 
dalam akidah atau dogma Islamiyah kenyatan kaum Muslimin 
yang berupa penjajahan, keterbelakangan, ketertindasan, 
kemiskinan, keterasingan, keterpecahbelahan, dan ketidak-
peduliaan. Ilmu itu juga membaca dalam akidah itu sendiri 
tentang kebebasan, unsur-unsur kemajuan dan syarat-syarat 

                                                             
2Amin Abdulllah, Falsafah Teologi Islam di Era Postmodernisme (Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar, 1995), 90.  



Muhammad Rusli, Reorientasi Kajian Teologi Islam: Ikhtiar Kontributif Atasi Problem Kekinian 

226 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 

 

kebangkitan sesuai dengan kebutuhan masa kini yang dulunya 
dibangun oleh para pendahulu sebagai jawaban atas kebutuhan 
masa mereka.3 

Ada dua hal mendasar yang perlu diperhatikan, pertama, perlu 
dibangun kembali pemahaman tentang akidah, persepsi 
mengenainya dan pengakarannya pada jiwa masa kini. Di 
samping itu juga perlu peradaban yang mengakar pada masa 
lampau, namun berdiri di atas analisis psiko-sosial masyarakat 
modern. Kedua, tugas Ilmu Usuluddin adalah sebagai ideologi 
operasional gerakan sejarah. Hal ini dapat terjadi setelah 
masyarakat dimobilisasi melalui revolusi akidah. 4 

Pada sisi yang lain, agar teologi Islam mempunyai kajian 
yang lebih luas dan lebih relevan dengan konteks kekinian, 
orientasinya sebagai sebuah ilmu perlu diubah, teologi Islam 
harus dijadikan tidak lebih dari sebuah falsafah tentang teologi 
Islam. Hal ini setidaknya sebagaimana diistilahkan oleh Wolfson 
yang menyebut dalam judul bukunya dengan The Philosophy of 
Kalam. Hal mendasar yang dapat kita maknai dari fenomena ini, 
teologi Islam dikehendaki tidak lebih dari suatu bentuk falsafah 
atau gagasan pemikiran ketuhanan yang dibentuk oleh tantangan 
zamannya. Oleh karenanya, usaha untuk mengembangkan 
teologi Islam menjadi sesuatu yang mungkin. Orang menjadi 
tidak segan lagi mempertanyakan ulang dan meninjau kembali 
gagasan pemikiran yang telah dicetak para pemikir terdahulu 
yang notabene mempunyai tantangan berbeda sesuai dengan 
zaman yang melingkupinya pada saat itu. Oleh karena itu, apa 
yang oleh Rahman disebut atic reconstruction dalam teologi Islam 
akan dapat mengejawantah dalam pemikiran modern.5 

Sudah momentnya manusia sebagai pusat kesadaran dalam 
menyelesaikan setiap problem yang melingkupinya. Untuk itu, 
peran aktif setiap komponen bangsa tidak terkecuali para teolog 
Islam harus mampu memberikan solusi terbaik dalam menyikapi 
problem umat kekinian. 

                                                             
3Lihat Machasin, Teologi Revolusiner Hasan Hanafi (t.tp., 1996), 6.  
4Ibid.  
5Muhammad In’am Esha, Teologi Islam, Isu-isu Kontemporer (Malang: UIN 

Malang Press, 2008), 9-10.   



Muhammad Rusli, Reorientasi Kajian Teologi Islam: Ikhtiar Kontributif Atasi Problem Kekinian 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 227 

 

Problem Kekinian dan Solusinya 

Terdapat aneka macam persoalan umat kekinian khususnya 
di Indonesia yang seharusnya menjadi perhatian bagi para teolog 
Islam dalam pencarian solusi terbaik. Dalam konteks ini penulis 
membagi problem itu dalam beberapa bagian penting 
sebagaimana diuraikan dalam sub-sub bahasan di bawah ini.  

Problem Terkait Hubungan Islam dan Budaya Lokal 

Hubungan Islam dan budaya Lokal masih menyisakan 
prolem serius di kalangan umat. Di antara persoalan tersebut 
adalah masih ditemukannya klaim negatif terhadap budaya lokal 
yang dianggap sebagai bagian dari bentuk kemusyrikan yang 
diwariskan dari agama orang tua terdahulu, sehingga menurutnya 
ajaran-ajaran yang terkontaminasi dengan budaya lokal harus 
dihilangkan. Dari upaya tersebut muncul masalah baru; apakah 
Islam tidak menghargai budaya lokal? jika budaya tersebut 
dihapus apakah manusia tidak tercerabut dari akar budayanya? 
Ke mana harus berkiblat? Apakah negara yang menjadi kiblat 
sesuai dengan budaya lokal (Indonesia)?, mampukah umat Islam 
menjadikannya sebagai kiblat?, dan masih banyak pertanyaan 
yang muncul terkait hal tersebut.  

Persoalan yang terkait hubungan agama dan budaya lokal 
pada titik tertentu akan berbahaya, sebab akan muncul klaim 
kebenaran di satu sisi dan klaim kafir di sisi lainnya. Term kafir 
akan mengulang sejarah kajian teologi Islam Klasik ketika 
Khawarij mengkafirkan seluruh umat Islam yang tidak sepaham 
dengannya. Dampak yang ditimbulkan adalah munculnya 
fenomena pembunuhan massal atas nama penyelamatan akidah 
sebagaimana yang telah terekam dalam sejarah kelam Khawarij.  

Pada dasarnya, manusia menciptakan budaya dan lingkungan 
sosial mereka sebagai adaptasi terhadap lingkungan fisik dan 
biologisnya. Kebiasaan-kebiasaan, praktek, dan tradisi diwariskan 
dari generasi ke generasi. Pada gilirannya kelompok atau ras 
tersebut tidak menyadari dari mana asal warisan kebijaksanaan 
tersebut. Generasi berikutnya terkondisikan menerima 
“kebenaran” itu tentang nilai, pantangan, kehidupan, dan standar 
perilaku. Individu-individu cenderung menerima dan percaya 
apa yang dikatakan budaya mereka. Di saat itulah muncul apa 



Muhammad Rusli, Reorientasi Kajian Teologi Islam: Ikhtiar Kontributif Atasi Problem Kekinian 

228 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 

 

yang disebut sebagai budaya lokal yang sering diistilahkan 
dengan “kearifan lokal” yang kemudian menjadi pegangan hidup 
bagi suatu komunitas tertentu. Kearifan lokal merupakan bagian 
dari konstruksi budaya. Dalam pandangan John Haba dalam 
Irwan Abdullah, kearifan lokal “mengacu pada berbagai 
kekayaan budaya yang tumbuh dan berkembang dalam sebuah 
masyarakat dikenal, dipercayai, dan diakui sebagai elemen-
elemen penting yang mampu mempertebal kohesi sosial di 
antara  warga masyarakat”.6 

Dengan demikian, keberadaan agama tidak lepas dari 
pengaruh realitas di sekelilingnya. Seringkali praktek-praktek 
keagamaan pada suatu masyarakat dikembangkan dari doktrin 
ajaran agama dan kemudian disesuaikan dengan lingkungan 
budaya. Pertemuan antara doktrin agama dan realitas budaya 
terlihat sangat jelas dalam praktek ritual agama. Dalam Islam, 
misalnya saja perayaan Idul Fitri di Indonesia yang dirayakan 
dengan tradisi sungkeman (bersilaturahmi kepada yang lebih tua) 
adalah sebuah bukti dari keterpautan antara nilai agama dan 
kebudayaan. Pertautan antara agama dan realitas budaya 
dimungkinkan terjadi karena agama tidak berada dalam realitas 
yang vakum-selalu original. Mengingkari keterpautan agama 
dengan realitas budaya berarti mengingkari realitas agama sendiri 
yang selalu berhubungan dengan manusia, yang pasti dilingkari 
oleh budayanya.7 

Kenyataan yang demikian itu juga memberikan arti bahwa 
perkembangan agama dalam sebuah masyarakat-baik dalam 
wacana dan praktek sosialnya-menunjukkan adanya unsur 
konstruksi manusia. Walaupun tentu pernyataan ini tidak berarti 
bahwa agama semata-mata ciptaan manusia, melainkan 
hubungan yang tidak bisa dielakkan antara konstruksi Tuhan 
seperti yang tercermin dalam Kitab-kitab Suci dan konstruksi 
manusia sebagai terjemahan dan interpretasi dari nilai-nilai suci 
agama yang direpresentasikan pada praktek ritual keagamaan. 
Pada saat manusia melakukan interpretasi terhadap ajaran 

                                                             
6Irwan Abdullah, dkk., Agama dan Kearifan Lokal dalam Tantangan Global 

(Yogyakarta: Sekolah Pascasarjana UGM dan Pustaka Pelajar, 2008), 7. 
7Jamhari Ma'ruf, “Pendekatan Antropologi dalam Kajian Islam”, http:// 

www.ditpertais.net; diakses tanggal 25 September 2012.  

http://www.ditpertais.net/


Muhammad Rusli, Reorientasi Kajian Teologi Islam: Ikhtiar Kontributif Atasi Problem Kekinian 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 229 

 

agama, maka mereka dipengaruhi oleh lingkungan budaya 
(primordial) yang telah melekat di dalam dirinya. Hal ini dapat 
menjelaskan kenapa interpretasi terhadap ajaran agama berbeda 
dari satu masyarakat ke masyarakat lainnya. Kajian komparatif 
Islam di Indonesia dan Maroko yang dilakukan oleh Clifford 
Geertz misalnya, membuktikan adanya pengaruh budaya dalam 
memahami Islam. Di Indonesia Islam menjelma menjadi suatu 
agama yang sinkretik, sementara di Maroko Islam mempunyai 
sifat yang agresif dan penuh gairah. Perbedaan manifestasi 
agama itu menunjukkan betapa realitas agama sangat 
dipengaruhi oleh lingkungan budaya.8 

Perdebatan dan perselisihan dalam masyarakat Islam 
sesungguhnya adalah perbedaan dalam masalah interpretasi, dan 
merupakan gambaran dari pencarian bentuk pengamalan agama 
yang sesuai dengan kontek budaya dan sosial. Misalnya dalam 
menilai persoalan-persoalan tentang hubungan politik dan agama 
yang dikaitkan dengan persoalan kekuasaan dan suksesi 
kepemimpinan, adalah persoalan keseharian manusia-dalam hal 
ini masalah interpretasi agama dan penggunaan simbol-simbol 
agama untuk kepentingan kehidupan manusia. Tentu saja peran 
dan makna agama akan beragam sesuai dengan keragaman 
masalah sosialnya. 

Selama ini K.H. Abdurrahman Wahid (Gusdur) dikenal 
sebagai pelopor dalam mengintroduksir konsep Islam kultural di 
Indonesia. Menurut konsep ini, masyarakat muslim harus 
mampu mengakrabi budaya di sekitarnya, karena prinsip 
universal dalam ajaran Islam mengharuskan mereka untuk 
mengakomodir budaya partikular yang hidup di tempat tinggal 
mereka. Pandangan seperti ini dimaksudkan agar kehadiran 
Islam bisa membawa serta keramahan kepada lingkungannya. 
Gusdur tampaknya mengadopsi pendekatan kultur para mubalig 
awal (wali) Islam. Seperti diketahui bahwa para mubalig tersebut 
menanggalkan perangkat simbol eksklusif Islam (Arab) dan 
menggantinya dengan perangkat simbol lokal. Mereka 
mengintegrasikan ajaran Islam ke dalam simbol lokal, agar Islam 
dapat bersinergi dengan kultur Indonesia. Dengan akulturasi 
seperti itu, maka transformasi ajaran Islam ke alam pikiran 
                                                             

8Ibid.  



Muhammad Rusli, Reorientasi Kajian Teologi Islam: Ikhtiar Kontributif Atasi Problem Kekinian 

230 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 

 

masyarakat Indonesia bisa berjalan sangat efektif. Masyarakat 
Muslim Indonesia akhirnya memang dikenal menjadi komunitas 
yang paling sedikit penyerapannya terhadap simbol eksklusif 
Arab (The least Arabisized Muslims).9 

Sikap Gus Dur tersebut sangat berseberangan dengan 
pandangan kelompok Islam militan yang cenderung bersikap 
antagonistik terhadap budaya lain. Mereka hanya mengakui 
keabsahan produk budaya yang diperoleh melalui aktifitas 
internal masyarakat Muslim sendiri. Aktifitas itu pun baru bisa 
diterima menjadi bagian dari tradisi Islam yang “sah” setelah 
mendapatkan justifikasi tekstual dari dua sumber hukum Islam 
(al-Qur’an dan Sunnah) atau dari praktek kehidupan komunitas 
Muslim era ideal Islam (The Islamic era par-excellence).  Pandangan 
eksklusif seperti ini kemudian membentuk sebuah model 
dialektika dikotomis antar Muslim (Self) dan non-Muslim (Other). 
Pandangan dikotomis tentu saja berimplikasi buruk terhadap 
sikap sosial mereka kepada kelompok agama lain. Mereka 
misalnya, selalu bertindak reaktif terhadap kebijakan 
pemerintahan Gus Dur, yang berkaitan dengan kepeduliannya 
terhadap komunitas agama lain. Gus Dur memang tidak pernah 
bergeming dengan sikap reaktif tersebut. Sebagai presiden pada 
saat itu, Gus Dur yang harus mengayomi semua warga 
negaranya tanpa melihat dominasi agamanya, justru semakin 
meningkatkan peran pendekatan Islam kultural, agar komunikasi 
dengan semua kelompok agama bisa berlangsung dengan baik.10  

Dari uraian di atas, dapat dipahami bahwa masyarakat 
muslim harus mampu mengakrabi budaya di sekitarnya, karena 
prinsip universal ajaran Islam bersifat mengakomodir budaya 
partikular yang hidup di sekitarnya. Dengan mengakrabi budaya 
lokal tersebut (baca: kearifan lokal) akan membawa dampak 
positif bagi upaya perdamaian di Indonesia. 

Problem Terkait Hubungan Agama dan Negara 

Dalam konteks keindonesiaan, masyarakat Indonesia adalah 
masyarakat majemuk, baik dalam skop nasional maupun daerah. 

                                                             
9Thoha Hamim, dkk, Resolusi Konflik Islam di Indonesia (Yogyakarta: LKiS 

Pelangi Aksara, 2007), 3.  
10Ibid.  



Muhammad Rusli, Reorientasi Kajian Teologi Islam: Ikhtiar Kontributif Atasi Problem Kekinian 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 231 

 

Kemajemukan itu sifatnya multi dimensional, ada yang 
ditimbulkan oleh perbedaan suku, tingkat sosial, pengelompokan 
organisasi politik, agama dan sebagainya.11 

Menyikapi keragaman tersebut, negara harus pandai 
memposisikan dirinya. Dalam hal agama, negara harus hadir 
memberikan rasa keadilan untuk semua warga negara tanpa 
adanya diskriminasi karena pemihakannya pada agama tertentu. 
Hubungan agama dan negara sampai hari ini masih menyisakan 
berbagai problem;  apakah agama menjadi wilayah yang harus 
diatur oleh negara atau agama adalah wilayah individu yang mana 
pemerintah/negara tidak boleh turut campur di dalamnya?, 
mampukah negara memberikan rasa keadilan dalam hal putusan 
khususnya masalah penodaan agama?, mampukah agama 
memberikan rasa aman bagi warganya dalam menjalankan 
agamanya?, apakah negara telah mensahkan seluruh agama di 
Indonesia? dan lain sebagainya.  

Akhir-akhir ini telah terbentuk pencitraan buruk di tengah-
tengah masyarakat akan kekerasan yang dilakukan oleh agama 
ketika berkuasa, agama terkadang hanya sebagai alat legitimasi 
kekuasaan negara untuk kepentingan golongan tertentu. 
Gagalnya negara dalam menghalau isu-isu yang bernuasa SARA 
(Suku, Agama, Ras, dan Antar Golongan)telah menelan korban 
jiwa yang tidak terhitung jumlahnya. Azyumardi Azra12 
menyebut beberapa kerusuhan massal yang pernah terjadi di 
Indonesia, di antaranya: Kerusuhan Timor Timur yang 
merupakan bagian yang tidak terpisahkan dari perjuangan 
mereka untuk memisahkan diri dari Indonesia dan akhirnya 
menuju kemerdekaan; Kerusuhan Aceh akibat pemerintah pusat 
(Jakarta) menerapkan kebijakan-kebijakan yang tidak dapat 
diterima oleh masyarakat Aceh. Pada tanggal 4 Desember 1977, 
Hasan Tiro memproklamirkan berdirinya “Aceh Merdeka”. 
Sejak saat itu, sejarah Aceh berubah menjadi sasaran kekerasan 
(penindasan) militer dan ketidakadilan politik maupun ekonomi; 

                                                             
11M. Atho Mudzhar, Pendekatan Studi Islam dalam Teori dan Praktek 

(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2001), 127.  
12Azyumardi Azra, Kerusuhan-kerusuhan Massal yang Terjadi di Indonesia 

Baru-baru Ini: Kemunduran Nasionalisme dan Kemunculan Separatisme -Konflik 
Komunal di Indonesia Saat Ini (Jakarta: INIS, 2003), 61-75. 



Muhammad Rusli, Reorientasi Kajian Teologi Islam: Ikhtiar Kontributif Atasi Problem Kekinian 

232 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 

 

Kerusuhan Ambon merupakan konflik dan kekerasan-kekerasan 
keagamaan di Indonesia yang tidak hanya mengakibatkan 
pembunuhan terhadap sejumlah besar orang (dari kalangan 
Muslim maupun Kristen), tetapi sekaligus juga pembakaran 
masjid-masjid, gereja-gereja, rumah-rumah, pasar serta bangunan 
dan fasilitas umum lainnya. Menurut sebuah laporan (pada 
tanggal 27 November 1999), kekerasan yang terjadi 11 bulan 
sebelumnya mengakibatkan 693 orang meninggal, dan hampir 
2000 orang terluka serta perusakan terhadap bangunan yang 
tidak terhitung jumlahnya; Kerusuhan Kalimantan Barat cukup 
diwarnai oleh konflik etnik yang mengakar antara penduduk asli 
Dayak (yang kemudian didukung masyarakat Melayu) dan 
masyarakat pendatang Madura. Dilaporkan bahwa lebih dari 
1.720 orang terbunuh di Sanggau Ledo (Sambas). Konflik 
lainnya yang menunjukkan ketidakprofesionalnya negara adalah 
kasus penyerangan Sunni terhadap Syiah di Sampang Madura 
yang juga menelan korban jiwa. 

Tentu saja gambaran konflik di atas, hanya sebagian kecil 
dari konflik yang pernah terjadi di Indonesia yang membutuhkan 
perhatian serius negara tidak terkecuali para teolog untuk 
menemukan solusi terbaik dalam menyelesaikan permasalahan 
tersebut.  

Kasus keberpihakan negara terhadap agama atau paham 
tertentu telah terjadi sejak periode klasik. Mu’tazilah yang 
bercorak rasional pun terperangkap pada pemaksaan ideologi 
ketika ia menjadi mazhab negara. Mereka memaksakan ideologi 
agar para pejabat negara disumpah untuk mengakui bahwa al-
Qur’an adalah makhluk. Tidak hanya pejabat negara, para fuqaha 
pun dipaksa untuk mengakuinya. Walhasil bukan pengakuan 
yang muncul, namun penindasan yang berujung pada 
penghapusan paham Mu’tazilah sebagai mazhab negara. Selain 
itu, dalam sejarah Syiah dan Sunni, keduanya saling 
mendominasi ketika salah satu dari mereka menjadi mazhab 
negara. Tentu kita tidak ingin hal tersebut terjadi lagi di era 
kekinian. Untuk itu, perlu sosialiasi pemahaman yang baik dalam 
menyikapi hubungan agama dan negara. 

Khusus konflik antar umat beragama, jika kita kembali 
kepada ajaran agama bahwa ajaran kebaikan, cinta kasih dan 



Muhammad Rusli, Reorientasi Kajian Teologi Islam: Ikhtiar Kontributif Atasi Problem Kekinian 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 233 

 

kerukunan, secara normatif-doktriner selalu diajarkan. Tetapi, 
kenyataan sosiologis seringkali memperlihatkan sebaliknya, 
agama justru menjadi ajang konflik yang tak kunjung reda.13 
Menurut Arthur J. D’ Adamo, Religion‟s way of knowing dalam 
Samiang Katu, sebagai akar dari konflik-konflik antar umat 
beragama, mereka yang tidak kritis terhadap ajaran agamanya 
berkeyakinan bahwa agamanya memiliki ajaran: 1) Bersifat 
konsisten dan berisi kebenaran-kebenaran yang tanpa kesalahan 
sama sekali; 2) Bersifat lengkap dan final – dan karena itu 
memang tidak diperlukan kebenaran dari agama lain; 3) 
Kebenaran agamanya sendiri dianggap merupakan satu-satunya 
jalan keselamatan, pencerahan atau pembebasan; dan 4) Seluruh 
kebenaran itu diyakini orginal dari Tuhan, tidak ada konstruksi 
manusia.14  

Keempat akar konflik antar agama menurut Budhy Munawar 
Rachman, menjadikan agama sebagai sumber ketidakharmonisan  
hubungan antar umat beragama. Mereka terperangkap pada 
klaim-klaim hanya agamanyalah yang benar, sementara yang lain 
salah. Kondisi riil seperti ini, jika dipandang dari sudut teologis 
dan epistemologis menjadi penyebab munculnya kebingungan di 
antara umat beragama, ketika menyaksikan bahwa di sekitar 
mereka, penganut agama lain juga berkeyakinan bahwa hanya 
agamanyalah yang paling benar, sementara yang lainnya salah. 
Akibat selanjutnya, agama yang satu menjadi ancaman bagi 
agama yang lain. Dalam kondisi seperti ini, seringkali 
persoalannya semakin rumit dan kompleks, bilamana persoalan 
politik ikut serta di dalamnya. Logikanya pun menjadi : “siapa 
kebetulan berkuasa, dialah yang akan mendominasi yang lain”. 15 
Moch Qasim Mathar menyatakan bahwa klaim kebenaran pada 

                                                             
13Zulkarnain, dkk., Model Landasan Sosial antara Umat Beragama dalam 

Memelihara Ketahanan dan Ketertiban Masyarakat Miskin pada Daerah Terpencil 
dan Terisolasi di Pulau Enggano (Jakarta: Direktorat Perguruan Tinggi Agama 
Islam Ditjen Kelembagaan Agama Islam Departemen Agama, 2004), 5. 

14Samiang Katu, Paradigma Baru: Hubungan Antara Islam dan Kristen (Pilar 
Utama Memperkokoh Negara Kesatuan Republik Indonesia (Orasi Pengukuhan 
Guru Besar Bidang Perbandingan Agama, IAIN Alauddin Makassar, 2003), 
16.   

15Budhy Munawar Rachman, Islam Pluralis Wacana Kesetaraan Kaum 
Beriman (Jakarta: Paramadina, 2001), xi.  



Muhammad Rusli, Reorientasi Kajian Teologi Islam: Ikhtiar Kontributif Atasi Problem Kekinian 

234 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 

 

agama dan keyakinan sendiri – dan kebatilan (kesesatan) di pihak 
umat lain – sudah menjadi bagian dari perjalanan sejarah umat-
umat dari agama-agama yang berbeda. Sampai hari ini, di 
kalangan umat Islam, klaim tersebut masih dijumpai. Sejarah 
pemikiran Islam yang meliputi teologi, filsafat, dan mistisisme 
(tasawuf) telah mencatat kelompok-kelompok teologi tertentu 
mengkafirkan kelompok teologi Islam lainnya yang berbeda. 
Pemikiran-pemikiran filsafat dan tasawuf pun, di antaranya 
mengalami pengkafiran serupa. Tentu tuduhan pengkafiran itu 
menjadi amat serius kalau yang dituduh sampai dihukum mati.16  

Kenyataan seperti inilah telah direkam dalam blue print buku-
buku sejarah konflik antar agama. Dengan demikian, jelaslah 
bahwa sumber-sumber konflik antar umat beragama, berasal dari 
cara pemahaman agama yang sifatnya parsial dan tidak 
komprehensif. Di samping itu, keyakinan penganut agama lain di 
luar dirinya, dinilai berdasarkan konsep keyakinannya.  

Berdasarkan paparan di atas, dalam konflik baik yang sarat 
dengan muatan “nasionalisme lokal” atau sentimen separatisme 
maupun yang bernuansa SARA, terdapat konflik yang 
disebabkan upaya penyeragaman agama oleh negara terhadap 
kelompok minoritas, yang kemudian memancing kelompok-
kelompok itu bertindak melawan negara atau kelompok lain.  

Islam dan Problem Radikalisme Agama 

Radikalisme agama bukanlah merupakan fenomena yang 
berkembang hanya pada komunitas tertentu. Keberadaan 
radikalisme sudah berkembang dalam bentuk yang bercorak 
trans-nasional karena bisa dijumpai hampir di setiap wilayah 
negara di muka bumi ini. Keberadaan radikalisme juga bercorak 
trans-religion karena dialami oleh semua agama. Fenomena ini 
telah berlangsung lama dan tersebar pada semua agama yang ada 
di muka bumi ini.17 

                                                             
16Moch Qasim Mathar, Kimiawi Pemikiran Islam –Arus Utama Islam di 

Masa Depan (Orasi Pengukuhan Guru Besar Ilmu Filsafat dan Pemikiran  
Modern dalam Islam, Fakultas  Ushuluddin dan Filsafat UIN Alauddin 
Makassar, 2007), 3. 

17Nuhrison M. Nuh, Peranan Pesantren dalam Mengembangkan Budaya 
Damai (Jakarta: Badan Litbang dan Diklat Kementerian Agama, 2010), 1. 



Muhammad Rusli, Reorientasi Kajian Teologi Islam: Ikhtiar Kontributif Atasi Problem Kekinian 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 235 

 

Terminologi tentang “radikalisme” cukup beragam. Di 
antaranya, kata “radikal” mengacu kepada keadaan, orang, atau 
gerakan tertentu yang menginginkan perubahan sosial dan 
politik secara cepat dan menyeluruh, dan tidak jarang dilakukan 
dengan menggunakan cara-cara tanpa kompromi dan bahkan 
kekerasan, bukan dengan cara-cara damai.18 Dengan demikian 
radikalisme keagamaan berhubungan dengan cara 
memperjuangkan keyakinan keagamaan yang dianutnya dengan 
tanpa kompromi dan bila perlu dilakukan dengan cara anarkisme 
dan kekerasan. 

Adapun beberapa faktor yang memunculkan radikalisme 
dalam bidang agama, antara lain: a) Pemahaman yang keliru, atau 
sempit tentang ajaran agama yang dianutnya, b) Ketidakadilan 
sosial, c) Kemiskinan, d) Dendam politik dengan menjadikan 
ajaran agama sebagai satu motivasi untuk membenarkan 
tindakannya, dan e) Kesenjangan sosial atau iri hati atas 
keberhasilan orang lain.19 Faktor-faktor itu harus disikapi secara 
arif dengan mencari solusi terbaik tanpa harus mengorbankan 
pihak lain. Sebab radikalisme agama pada tahap selanjutnya akan 
melahirkan terorisme sebagaimana pendapat Hasyim Muzadi, 
“Terorisme berkembang seiring dengan masifnya perkembangan 
faham radikalisme agama. Maraknya gerakan radikalisme agama 
menjadi ladang subur bagi terorisme.”20 

Islam adalah agama damai, agama penuh toleransi, agama 
yang menjunjung tinggi nilai kemanusiaan serta menentang 
pengrusakan atau pembunuhan, baik dilakukan secara masif atau 
terhadap individu. Islam sangat menghargai dan menghormati 
hak asasi manusia baik itu agama, nyawa, harta, nasab, dan 
keturunan. Allah swt. berfirman dalam Qs. al-Mā’idah (5):32: 

رْضِ 
َ ْ
سَادٍ فِي الْ

َ
وْ ف

َ
فْسٍ أ

َ
يْرِ ه

َ
فْسًا بِغ

َ
تَلَ ه

َ
هُ مَنْ ق هَّ

َ
ى بَنِي إِسْرَائِيلَ أ

َ
تَبْنَا عَل

َ
لِكَ ك

َ
جْلِ ذ

َ
مِنْ أ

مَا  هَّ
َ
أ
َ
ك

َ
حْيَاهَا ف

َ
اسَ جَمِيعًا وَمَنْ أ تَلَ النَّ

َ
مَا ق هَّ

َ
أ
َ
ك

َ
نَا ف

ُ
قَدْ جَاءَتْهُمْ رُسُل

َ
اسَ جَمِيعًا وَل حْيَا النَّ

َ
أ

ىنََ
ُ
سْرِف

ُ َ
رْضِ لَ

َ ْ
لِكَ فِي الْ

َ
ثِيرًا مِنْهُمْ بَعْدَ ذ

َ
مَّ إِنَّ ك

ُ
نَاتِ ث بَيِّ

ْ
َبِال

                                                             
18Ibid., 2.  
19Ibid.  
20Hasyim Muzadi, “Terorisme Subur Akibat Radikalisme 

Agama”http://www.nu.com;  diakses tanggal 25 September 2012.  

http://www.nu.com/


Muhammad Rusli, Reorientasi Kajian Teologi Islam: Ikhtiar Kontributif Atasi Problem Kekinian 

236 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 

 

Artinya: Oleh Karena itu kami tetapkan (suatu hukum) bagi Bani Israil, 
bahwa: barangsiapa yang membunuh seorang manusia, bukan 
karena orang itu (membunuh) orang lain, atau bukan karena 
membuat kerusakan di muka bumi, Maka seakan-akan dia telah 
membunuh manusia seluruhnya. Dan barangsiapa yang memelihara 
kehidupan seorang manusia, maka seolah-olah dia telah memelihara 
kehidupan manusia semuanya. Dan sesungguhnya Telah datang 
kepada mereka rasul-rasul kami dengan (membawa) keterangan-
keterangan yang jelas, kemudian banyak di antara mereka sesudah 
itu sungguh-sungguh melampaui batas dalam berbuat kerusakan di 
muka bumi. 

Tentu saja hukum ini bukanlah mengenai Bani Israil saja, 
tetapi juga mengenai manusia seluruhnya. Allah memandang 
bahwa membunuh seseorang itu adalah sebagai membunuh 
manusia seluruhnya, karena setiap orang itu adalah anggota 
masyarakat dan karena membunuh seseorang berarti juga 
membunuh keturunannya. 

Menghalalkan segala cara untuk mencapai tujuan bukan cara 
yang dicontohkan oleh Islam. Jika terjadi perang, Islam pun 
telah memberikan kaidah-kaidah yang harus ditaati seperti; tidak 
boleh membunuh orang yang telah menyerah, tidak boleh 
membunuh wanita, orang tua, anak kecil, tidak boleh merusak 
tanaman, dan tempat ibadah. Tawanan perang dalam Islam juga 
dijaga dan diperlakukan secara manusiawi. 

Dengan demikian, Islam sangat anti kekerasan, siapapun 
pelakunya, apapun motifnya, Islam sangat menentang hal 
tersebut. Untuk itu, upaya sosialisasi Islam sebagai agama damai 
harus didengungkan tidak terkecuali oleh para teolog Islam 
kekinian. Bahkan seharusnya, para teolog mampu menjelaskan 
manfaat dan mudarat setiap problem umat serta solusinya. 

Islam dan Problem Kemiskinan 

Problem kemiskinan di Indonesia telah menjadi suguhan 
pemberitaan media massa setiap harinya, bila terjadi pembiaran 
maka kemiskinan akan melahirkan problem sosial yang 
berkepanjangan. Dalam kajian teologi, kemiskinan dihubungkan 
dengan faham Jabariyah yang meyakini bahwa semuanya telah 
ditentukan oleh Allah, manusia miskin adalah kehendak Allah. 
Apakah betul kemiskinan adalah takdir Allah?, apakah manusia 
tidak memiliki daya efektif untuk merubah nasibnya?, adilkah 



Muhammad Rusli, Reorientasi Kajian Teologi Islam: Ikhtiar Kontributif Atasi Problem Kekinian 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 237 

 

Tuhan ketika suatu negara lebih miskin di banding negara lain?. 
Dan berbagai pertanyaan yang muncul terkait masalah 
kemiskinan tersebut. Jika para teolog Islam klasik selalu 
berbicara seputar menyalahkan Tuhan atau manusia, maka 
teolog Islam kekinian seharusnya lebih jauh menyikapi persoalan 
tersebut secara arif dan bijaksana.    

Di antara penyebab kemiskinan di Indonesia adalah beban 
hidup yang berat, tingkat pendapatan yang rendah, ketersediaan 
lapangan kerja yang tidak memadai, SDM atau keahlian yang 
rendah, kurangnya pemanfaatan sumber daya alam (ekonomi 
nasional), tingkat pengangguran yang tinggi, keterbatasan dalam 
hal memanfaatkan sumber informasi dan teknologi, 
ketidakmerataan kesejahteraan hidup, dan ada juga yang 
disebabkan oleh kemiskinan struktural.  

Khusus untuk kemiskinan struktural, hal tersebut 
merupakan sisi eksternal dari si miskin. Ia berkaitan dengan 
kegagalan sistem politik, institusi pemerintah, struktur elit dan 
birokrasi  kekuasaan, serta berbagai kebijakan yang “pro-rakyat” 
(people-oriented development). Di satu sisi Pemerintah berusaha 
memerangi kemiskinan (the poverty alleviation) karena faktor 
struktural, kultural, dan natural, tetapi kemudian terjebak dalam 
perangkap kemiskinan itu sendiri (the poverty traps).  Dalam arti 
ketika Pemerintah berusaha menjawab pertanyaan kemiskinan 
ekonomi dan persoalan keterbelakangan  sosial, ternyata di 
dalam jawaban masih banyak menyisakan pertanyaan. Inilah 
yang dikenal dengan istilah "antagonistic developmentalism".21 Untuk 
itu, pemerintah harus jeli untuk membuat kebijakan yang pro 
rakyat. 

Salah satu upaya yang dapat dilakukan dalam memecahkan 
persoalan kemiskinan di Indonesia adalah pemberdayaan 
ekonomi umat. Pengembangan ekonomi umat di Indonesia 
memang merupakan persoalan besar yang dihadapi dan harus 
diupayakan pemecahannya oleh umat itu sendiri. Dalam rangka 
mencapai sasaran pengembangan ekonomi umat itu, diperlukan 
perhatian khusus terhadap kelompok usahawan umat, terutama 
yang bergerak dalam sektor usaha berskala kecil. Dengan 

                                                             
21Syamsul Bahrum, “Kemiskinan Struktural dari Perspektif Teoritis" 

http://www.haluankepri.com;  diakses tanggal 24 September 2012.  



Muhammad Rusli, Reorientasi Kajian Teologi Islam: Ikhtiar Kontributif Atasi Problem Kekinian 

238 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 

 

perkataan lain, bahwa pengembangan dan pembinaan usahawan 
umat yang mengelola usaha berskala kecil, bisa dikatakan sebagai 
bagian penting dalam usaha-usaha pengembangan ekonomi 
secara keseluruhan.22 

Komunikasi, koordinasi, dan konsultasi antara masyarat 
usahawan umat dan instansi pemerintah perlu ditingkatkan, 
supaya terjalin suasana “saling pengertian” yang memungkinkan 
terjadinya titik temu, terutama dalam rangka mencari solusi 
terbaik terhadap problematika yang dihadapi para usahawan 
umat itu sendiri. Dengan adanya “saling pengertian” tersebut, 
maka dapat diharapkan adanya “kebijaksanaan ekonomi makro”, 
yang penerapannya berorientasi dan menguntungkan bagi 
aktivitas bisnis kelompok usahawan umat. Dalam konteks inilah 
diperlukan adanya suatu business network yang berwawasan 
keislaman, yang dikendalikan oleh bank yang beroperasi 
berdasarkan syariat Islam.23 

Untuk memberikan arah yang lebih baik terhadap kegiatan 
pengembangan ekonomi umat di Indonesia, jelas diperlukan 
adanya karya-karya akademis (tidak terkecuali teolog Islam), dan 
hasil-hasil penelitian, yang secara khusus membahas segala 
sesuatu yang berkenaan dengan masalah ekonomi Islam secara 
khusus, baik pada aspek macro economic maupun pada aspek micro 
ekonomic. Ini berarti, usaha-usaha pengembangan kegiatan studi 
ekonomi, bukan saja perlu dilanjutkan tetapi juga perlu semakin 
dimasyarakatkan. Sehingga kehidupan ekonomi umat bisa 
dijalankan dengan cara-cara yang lebih mengena dan lebih sesuai 
dengan ajaran Islam. 

Di samping itu, perlu keseriusan umat untuk mengelola dan  
memanfaatkan zakat sebagai salah satu metode dalam 
menyelesaikan problem kemiskinan di Indonesia. Pada dasarnya, 
jika zakat dikelola secara profesional maka angka kemiskinan 
dapat ditekan setiap tahunnya. Hanya saja, tingkat kepercayaan 
masyarakat terhadap pengelolaan zakat masih rendah 
diakibatkan banyaknya penyelewengan dan tidak adanya 
transparansi dalam pendistribusian zakat. Ke depan, para teolog 

                                                             
22Adi Sasono, Solusi Islam atas Problematika Umat –Ekonomi, Pendidikan 

dan Dakwah (Jakarta: Gema Insani, 1998), 81.  
23Ibid.  



Muhammad Rusli, Reorientasi Kajian Teologi Islam: Ikhtiar Kontributif Atasi Problem Kekinian 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 239 

 

Islam perlu mensosialisasikan metode pengelolaan zakat yang 
sesuai dengan ajaran Islam sehingga masyarakat tidak lagi 
menyalurkan zakatnya sendiri-sendiri. 

Islam dan Problem Korupsi 

Korupsi merupakan salah satu problem umat kekinian. 
Indonesia yang mayoritas beragama Islam tidak menjadikan 
negara ini bebas dari korupsi. Oknum-oknum koruptor pun 
tidak jarang beragama Islam dan beberapa kali naik haji. Sangat 
ironis memang, masyarakat muslimnya justru terjerumus pada 
perilaku yang justru menghancurkan reputasi pribadi dan 
negerinya sendiri. 

Muncul pemisahan antara urusan duniawi dan akhirat. 
Ibadah tidak berimplikasi pada aktivitas keseharian manusia. Jika 
kita melirik ke kajian teologi Islam klasik, fenomena yang sama 
kita temukan pada kelompok Murji’ah yang lebih menekankan 
pada iman, di mana perbuatan tidak memengaruhi iman 
seseorang. Mereka tidak mementingkan akhlak sebab dalam 
keyakinannya, selama seseorang beriman pasti masuk Surga 
meskipun dia melakukan dosa besar. Boleh jadi para koruptor 
hari ini adalah jelmaan atau neomurji’ah. Persoalan korupsi di 
Indonesia telah mendarah daging, reformasi yang didengungkan 
mampu membawa perubahan besar tidak mampu berbuat apa-
apa dihadapan penguasa yang korup. Satu persatu pemimpin 
bangsa ini pun tersangkut kasus korupsi, tidak jauh berbeda 
dengan Orde Baru. Problem baru muncul, karena korupsi 
masyarakat dimiskinkan oleh sistem negara yang korup, APBN 
yang seharusnya mensejahterakan rakyat justru dinikmati oleh 
segelintir orang, masyarakat pun harus hidup dalam garis 
kemiskinan. Bila kesenjangan antara si kaya dan si miskin sudah 
sedemikian menganga, maka korupsi makin melebarkan 
kesenjangan itu karena uang terdistribusi secara tidak sehat atau 
dengan kata lain tidak mengikuti kaidah-kaidah ekonomi 
sebagaimana mestinya. Koruptor semakin kaya, yang miskin 
semakin miskin. Akibat lainnya, karena uang seolah mudah 
diperoleh, sikap konsumtif menjadi semakin merangsang, tidak 
ada dorongan kepada pola produktif, akhirnya timbul inefisiensi 
dalam pemanfaatan sumber daya ekonomi yang telah tersedia. 



Muhammad Rusli, Reorientasi Kajian Teologi Islam: Ikhtiar Kontributif Atasi Problem Kekinian 

240 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 

 

Di samping itu, jika si miskin mencuri karena lapar maka 
hakim dengan cepat memutuskan hukumannya, lain halnya 
dengan koruptor yang layaknya pahlawan disorot oleh media dan 
dengan pengawalan berlapis masuk ke ruang Komisi 
Pemberantasan Korupsi (KPK). Tidak sedikit kasus korupsi 
yang hanya jalan di tempat atau dibebaskan karena alasan tidak 
cukup bukti. Bahkan baru-baru ini, upaya melemahkan KPK 
dengan mempereteli kewenangan yang dimilikinya merupakan 
bentuk ketidakberdayaan hukum di hadapan penguasa yang 
korup.  

Tidak satupun agama di dunia ini yang mengajarkan tentang 
korupsi. Islam adalah bagian dari sistem yang ra╪matan li al-
„ālamīn yang teruji di setiap zaman. Namun, sayang perilaku 
mental buruk manusia Islam yang tidak berlandaskan asas Islam 
itu sendiri yang akhirnya menjerumuskan manusianya ke ambang 
kemerosotan moral dan kehinaan melalui tindak pidana korupsi. 
Dalam hal korupsi Allah telah mengingatkan sebagaimana yang 
termaktub dalam firman-Nya, 

بُيُىتَ مِنْ 
ْ
ثُىا ال

ْ
أ
َ
نْ ث

َ
بِرُّ بِأ

ْ
يْسَ ال

َ
حَجِّ وَل

ْ
اسِ وَال لْ هِيَ مَىَاقِيتُ لِلنَّ

ُ
ةِ ق

َّ
هِل

َ ْ
كَ عَنِ الْ

َ
ىه

ُ
ل
َ
يَسْأ

بُيُىتََ
ْ
ثُىا ال

ْ
قَى وَأ بِرَّ مَنِ اثَّ

ْ
كِنَّ ال

َ
هُىرِهَا وَل

ُ
مْ ثُفْلِحُىنََ ظ

ُ
ك

َّ
عَل

َ
هَ ل

َّ
قُىا الل بْىَابِهَا وَاثَّ

َ
َمِنْ أ

Artinya: “Dan janganlah sebahagian kamu memakan harta sebahagian yang 
lain di antara kamu dengan jalan yang bathil dan (janganlah) kamu 
membawa (urusan) harta itu kepada hakim, supaya kamu dapat 
memakan sebahagian daripada harta benda orang lain itu dengan 

(jalan berbuat) dosa, padahal kamu mengetahui.”24 

Setiap manusia harus menyadari bahwa perilaku korupsi 
selain menyengsarakan orang lain juga akan menyengsarakan 
keluarganya. Bila dia dapat lolos dari hukum dunia (KPK), maka 
hukum Tuhan akan menanti. Untuk itu, sosialisasi tentang ajaran 
Islam yang anti korupsi harus senantiasa dilakukan sejak dini 
pada generasi muda, baik melalui pendidikan formal maupun 
non formal. Sudah waktunya pendidikan anti korupsi masuk 
dalam kurikulum SD sampai Perguruan Tinggi, bila negara ini 
ingin melakukan perubahan. Peran negarawan dan agamawan 
pun sangat dibutuhkan dalam mensosialisasikannya. Agamawan 

                                                             
24Qs. al-Baqarah (2):188.  



Muhammad Rusli, Reorientasi Kajian Teologi Islam: Ikhtiar Kontributif Atasi Problem Kekinian 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 241 

 

di setiap ceramahnya, tidak hanya berbicara tentang Surga dan 
Neraka tetapi lebih jauh menjelaskan dampak negatif perilaku 
korupsi di dunia, menanamkan pentingnya tanggung jawab dan 
profesionalisme dalam bekerja, dan yang lebih mendasar adalah 
merealisasikan keyakinan tersebut sejak dini yang dimulai dari 
diri sendiri, keluarga, lingkungan, berbangsa dan bernegara. 

Islam dan Problem Lingkungan  

Berbagai macam problem yang muncul terkait lingkungan 
sekarang ini, seperti meningkatnya gas rumah kaca yang 
berdampak pada meningkatnya pemanasan global (global 
warming), berakibat kepada meningkatnya suhu permukaan bumi 
yang memengaruhi perubahan iklim yang sangat ekstrim di 
bumi. Perubahan iklim yang ekstrim tersebut mengakibatkan 
terganggunya hutan, pertanian, perikanan dan ekosistem lainnya. 
Pemanasan global juga mengakibatkan mencairnya gunung es di 
kutub yang dapat menimbulkan naiknya permukaan air laut, dan 
akhirnya berdampak buruk pada negara kepulauan (tenggelam 
dan hilang). Problem lainnya adalah Krisis air (pencemaran air) 
dan krisis air bersih, banjir bandang, kekeringan yang panjang, 
kebakaran hutan, polusi udara, hujan, dan tanah longsor.  

Problem lingkungan tersebut seyogyanya menggugah 
pemahaman keberislaman kita untuk meninjau kembali makna 
khalifah (aktif memakmurkan bumi). Khalifah tidak hanya 
bermakna pemimpin di bumi yang bebas mengeksploitasi alam 
tetapi khalifah bermakna memahami tugas-tugas manusia di 
bumi yakni memakmurkan alam itu sendiri. 

Perspektif teologi tentang alam semesta memberikan 
peluang untuk mengkaji ulang posisi manusia dan tanggung 
jawab etisnya dalam relasi kesemestaan. Ia yang nantinya akan 
membongkar keyakinan bahwa manusia dan alam adalah dua 
“dunia” yang berbeda, yaitu manusia sebagai “pusat” (core) dan 
alam sebagai hal yang subordinat alias “yang lain” (the others). 
Pemahaman biner ini tidak bisa dijadikan alat justifikasi bahwa 
umat manusia sebagai objek yang bisa seenaknya 
mengeksploitasi alam.25 

                                                             
25Esha, Teologi Islam..., 26.  



Muhammad Rusli, Reorientasi Kajian Teologi Islam: Ikhtiar Kontributif Atasi Problem Kekinian 

242 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 

 

Dengan pembumian teologi lingkungan, diharapkan kita 
akan sadar bahwa semua ciptaan Tuhan (manusia, alam, hewan) 
mempunyai hak untuk bereksistensi. Tidak ada satu pun mahluk 
hidup yang berhak menguasai sesamanya, selain Tuhan. Dalam 
Islam misalnya, Tuhan adalah penguasa tunggal yang mutlak dan 
tidak tergugat atas langit dan bumi (Qs. al-Baqarah [2]:107). 
Karena itu, ketika manusia mulai mengeksploitasi alam secara 
rakus, saat itu pula sebenarnya manusia telah berusaha 
“merampas” eksistensi dan kehidupan alam semesta. Dengan 
kata lain, manusia telah berusaha “menggugat” dan “merampas” 
hak dan kekuasaan Tuhan. Segala bentuk eksploitasi terhadap 
lingkungan adalah tindakan tidak bermoral yang harus dihindari 
karena unsur ketauhidan dan tanggung jawab moral kita sebagai 
khalifah di muka bumi. Sehingga visi dan misi teologi kita harus 
sampai pada aspek penyelamatan yang bersifat universal, 
keselamatan yang menjangkau seluruh aspek tidak saja aspek 
kedisanaan, tetapi juga aspek kedisinian. Tidak hanya berdimensi 
akhirat, tetapi juga di dunia yang kita tempati saat ini. 26 

Proses penyadaran harus senantiasa dilakukan oleh seluruh 
komponen bangsa ini sesuai dengan kapasitas yang dimiliki. 
Tanpa adanya upaya tersebut, ajaran agamapun tak mampu 
membawa perubahan pada perbaikan bangsa Indonesia. Upaya 
tersebut juga harus dilakukan secara berkesinambungan dan 
terus menerus. 

Catatan Akhir 

Ruh kajian teologi Islam Klasik dalam menanamkan 
pemahaman agama harus tetap dipertahankan guna membangun 
jiwa manusia dan peradabannya, namun kajiannya berdiri di atas 
psikososial masyarakat modern dan mampu menjadi solusi bagi 
problem-problem yang muncul. Untuk itu, reorientasi kajian 
teologi Islam harus mampu membenahi problem tersebut.  

Tanggung jawab para teolog tidak lagi berkutat pada 
persoalan “membela Tuhan” tetapi masuk pada ranah yang lebih 
jauh, seperti menyelesaikan problem agama dan budaya lokal, 
problem hubungan agama dan negara, Islam dan problem 

                                                             
26Ibid.  



Muhammad Rusli, Reorientasi Kajian Teologi Islam: Ikhtiar Kontributif Atasi Problem Kekinian 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 243 

 

radikalisme, kemiskinan, korupsi, lingkungan hidup dan lainnya. 
Problem-problem tersebut merupakan problem mendasar yang 
jika tidak disikapi secara arif dan bijaksana akan melahirkan 
problem baru yang lebih besar dan merugikan umat. Untuk itu, 
peran seluruh komponen bangsa sangat dibutuhkan dalam 
menyelesaikan problem tersebut tidak terkecuali para teolog 
Islam. Dengan reorientasi arah kajian teologi Islam yang 
membumi akan mampu menjadikan kajian ini menarik dan 
menjadi rujukan umat dalam menyelesaikan problemnya. Wa al-
Lāh a„lam bi al-╣awāb.● 
 

Daftar Pustaka 
 

Abdulllah, Amin. 1995. Falsafah Teologi Islam di Era 
Postmodernisme. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

Abdullah, Irwan. dkk. 2008. Agama dan Kearifan Lokal dalam 
Tantangan Global. Yogyakarta: Sekolah Pascasarjana UGM 
dan Pustaka Pelajar. 

Azra, Azyumardi. 2003. Kerusuhan-kerusuhan Massal yang Terjadi di 
Indonesia Baru-baru Ini: Kemunduran Nasionalisme dan 
Kemunculan Separatisme  -Konflik Komunal di Indonesia Saat Ini. 
Jakarta: INIS. 

Bahrum, Syamsul. “Kemiskinan Struktural dari Perspektif 
Teoritis” http://www.haluankepri.com; diakses tanggal 24 
September 2012.  

Hamim, Thoha. dkk. 2007. Resolusi Konflik Islam di Indonesia. 
Yogyakarta: LKiS Pelangi Aksara. 

Esha,  Muhammad In’am. 2008. Teologi Islam, Isu-isu Kontemporer. 
Malang: UIN Malang Press. 

Jahja, Zurkani. 1996. Teologi al-Ghazali -Pendekatan Metodologi. 
Yogyakarta: Pustaka Pelajar.  

Katu, Samiang. 2003. Paradigma Baru: Hubungan Antara Islam dan 
Kristen -Pilar Utama Memperkokoh Negara Kesatuan Republik 
Indonesia. Orasi Pengukuhan Guru Besar Bidang 
Perbandingan Agama, IAIN Alauddin Makassar. 

Machasin. 1996. Teologi Revolusioner Hasan Hanafi. t.tp.  
Ma'ruf, Jamhari “Pendekatan Antropologi dalam Kajian Islam”, 

http://www.ditpertais.net; diakses tanggal 25 September 2012.  

http://www.ditpertais.net/


Muhammad Rusli, Reorientasi Kajian Teologi Islam: Ikhtiar Kontributif Atasi Problem Kekinian 

244 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 

 

Mathar, Moch Qasim. Kimiawi Pemikiran Islam –Arus Utama Islam 
di Masa Depan. Orasi Pengukuhan Guru Besar Ilmu Filsafat 
dan Pemikiran  Modern dalam Islam, Fakultas  Usuluddin 
dan Filsafat UIN Alauddin Makassar, 2007. 

Mudzhar, M. Atho. 2001. Pendekatan Studi Islam dalam Teori dan 
Praktek. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

Nuhrison, M. Nuh. 2010. Peranan Pesantren dalam Mengembangkan 
Budaya Damai. Jakarta: Badan Litbang dan Diklat 
Kementerian Agama. 

Muzadi, Hasyim. “Terorisme Subur Akibat Radikalisme Agama” 
http://www.nu.com, diakses tanggal 25 September 2012.  

Rachman, Budhy Munawar. 2001. Islam Pluralis Wacana Kesetaraan 
Kaum Beriman. Jakarta: Paramadina. 

Sasono, Adi. 1998. Solusi Islam atas Problematika Umat –Ekonomi, 
Pendidikan dan Dakwah. Jakarta: Gema Insani. 

Zulkarnain, dkk. 2004. Model Landasan Sosial antara Umat 
Beragama dalam Memelihara Ketahanan dan Ketertiban Masyarakat 
Miskin pada Daerah Terpencil dan Terisolasi di Pulau Enggano. 
Jakarta: Direktorat Perguruan Tinggi Agama Islam Ditjen 
Kelembagaan Agama Islam Departemen Agama. 

 

http://www.nu.com/

