ISSN 1411-3457

LIMUNG

Jumal Studi Keislaman
Volume 16 « Nomor 2+ Desember 2012

TERAKREDITASI B; SK Dirjen Dikti Kemdikbud
Nomor: 56/DIKTI/Kep/2012, Tanggal 24 Juli 2012

REORIENTASI KAJIAN TEOLOGI ISLAM:

IKHTIAR KONTRIBUTIF ATASI PROBLEM KEKINIAN
Muhammad Rusli

PERGOLAKAN TEOLOGI SYIAH-SUNNI:

MEMBEDAH POTENSI INTEGRASI DAN DISINTEGRASI
Slamet Mulyono

MENIMBANG KONTORVERSI PEMAKNAAN

KONSEP AHL AL-KITAB DALAM AL-QUR’AN

Zulyadain

ECOTHEOLOGY:

TEOLOGI KONSTRUKTIF ATASI KRISIS LINGKUNGAN
Abdul Quddus

AKU DALAM TUHAN:

IMPLIKASI TEOLOGI PROSES PADA ERA KONTEMPORER
Suhermanto )a’far

PERGULATAN TEOLOGI SALAFI

DALAM MAINSTREAM KEBERAGAMAAN MASYARAKAT SASAK
Faizah

STUDI KOMPARATIF KONSEP KETUHANAN ISLAM

DAN AGAMA ADAM PADA KOMUNITAS SAMIN
Mohammad Rosyid

KEGALAUAN IDENTITAS:

DiLEMA HUBUNGAN KOMUNITAS MUSLIM DAN HINDU DI BALI
Siti Raudhatul Jannah

INSTITUT AGAMA ISLAM NEGERI MATARAM






DAFTAR ISI

PEDOMAN TRANSLITERASI

223-244 e Muhammad Rusli,

“Reorientasi Kajian Teologi Islam:

Ikhtiar Kontributif Atasi Problem Kekinian”
245-278 e Slamet Mulyono,

“Pergolakan Teologi Syiah-Sunni:

Membedah Potensi Integrasi dan Disintegrasi”

279-310 e Zulyadain,
“Menimbang Kontorversi Pemaknaan
Konsep Ahl Al-Kitab Dalam Al-Qur’an”

311-346 @ Abdul Quddus,
“Ecotheology:
Teologi Konstruktif Atasi Krisis Lingkungan”

347-374 e Suhermanto Ja’far,
“Aku dalam Tuhan:
Implikasi Teologi Proses pada Era Kontemporer”

375-402 e Faizah,
“Pergulatan Teologi Salafi
dalam Mainstream Keberagamaan Masyarakat Sasak”

403-442 ¢ Mohammad Rosyid,
“Studi Komparatif Konsep Ketuhanan Islam
dan Agama Adam pada Komunitas Samin”

443-464 o Siti Raudhatul Jannah,

“Kegalauan Identitas: Dilema Hubungan
Komunitas Muslim dan Hindu di Bali”

INDEKS
APENDIKS



PEDOMAN TRANSLITERASI

b= E = g
- b o B £

& = t 3 = q

I th d = k

e = d = 1

c = h ¢ = m

c = kh O = n
2= d 3 = w

- = dh ® = h

J = r 4 = ’
o=z ¢ =y

o = s

o= sh Untuk Madd dan Diftong
e = s | = a (a panjang)
ua = d ¢ = 1 (i panjang)
L = t 3 = G (u panjang)
5 = z K] = aw

g = ¢ ¢ = ay

Contoh penulisan dengan transliterasi:
el olaiidl oo WL 3gel (a%dbu bi al-Lab min al-shaytan al-rajim);
ezl cyammy I <l wusy (bisrn al-Lahy al-rabman al-rabim);
33580 Sl Gl (inna a'taynaka al-kawthar),
55515 KI5t aad (fasalli lirabbika wanhar);
& zlus (sabah al-khayr).



REORIENTASI KAJTIAN TEOLOGI ISLAM: IKHTIAR
KONTRIBUTIF ATASI PROBLEM KEKINIAN

Muhammad Rusli
(Fakultas Ushuluddin dan Dakwah IAIN Sultan Amai Gorontalo.
Email: muhammadruslii@yahoo.com

Abstract: The central issue in the study of classical Islamic theologians is
closely linked with their surrounding context challenging them at the time.
One of the basic problems is the incessant spread of Greek philosophy and
elements of non Islamic teachings involved in the struggle of Islamic thought
at the time, so that the theologians found it corrupting the Islanic faith. The
study of Islamic theology at the time, therefore, was aimed at anticipating the
destruction of Islamic values. Philosophical values of the movement should
mnspire contemporary theologians to resolve the various problems faced by the
muslim communities. Therefore, contemporary study of Islamic theology
should not dwell on the issues of “heavens” and be busy of “defending the
God”. 1t should go further into the solution to the problem of the muslim
people and human in general today.

Abstrak: Lsu sentral yang menjadi kajian para teolog Islam Klasik sangat
erat kaitannya dengan konteks tantangan Zaman yang melingkupinya.
Salah satn persoalan mendasar saat itu adalah gencarnya penyebaran
filsafat Yunani dan unsur-unsur ajaran luar Islam yang terlibat dalam
pergumulan pemikiran keislaman, sehingga memunculkan kekbawatiran
akan rusaknya akidah Islam. Untuk itn, kajian teologi Islam diarabkan
untuk. mengantisipasi hal tersebut. Nilai filosofis dari gerakan ini
seharusnya menginspirasi para teolog kekinian untuk dapat menyelesaikan
berbagai macam  persoalan umat yang muncul. Teologi Islam tidak
seharusnya berkutat pada  persoalan “langit” dan sibuk  “menibela
Tuban”, tetapi ia mesti beranjak lebib janh untuk menjadi solusi bagi
persoalan umat Islam dan manusia pada umumnya saat ini.

Keywords: reorientasi, kontekstualisasi, teologi Islam, problem fkekinian,
teologi klasik, teologi kontemporer.

[\
[\]
w

Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012



|

Muhammad Rusli, Reorientasi Kajian Teologi Islam: Ikbtiar Kontributif Atasi Problem Kekinian

SEIRING perkembangan zaman, minat berbagai kalangan untuk
mengkaji teologi Islam mulai redup, karena dianggap tidak
relevan dalam menyelesaikan problem dunia kekinian. Hal
tersebut ada benarnya, bilamana teologi Islam hanya dipahami
sebagai bentuk nostalgia terhadap pemikiran klasik Islam.
Teologi Islam hanya dipelajari secara dogmatis, tanpa sikap
kritis, dan hanya diposisikan sebagai kekayaan intelektual para
pemikir Islam klasik yang disucikan. Namun menjadi lain, ketika
ilmu ini dikaji dan dikembangkan secara komprehensif serta
dihubungkan dengan persoalan-persoalan kekinian sebagai salah
satu alternatif solusi.

Teologi Islam seharusnya tidak berkutat pada persoalan-
persoalan “langit”, tetapi harus menjadi pelopor dari gerakan
pembaharuan. Jika melirik dari sejarahnya, menurut Zurkani
Jahja, teologi Islam merupakan wujud respons terhadap
gencarnya penyebaran filsafat Yunani dan unsur-unsur ajaran
luar Islam yang ikut terlibat dalam pergumulan pemikiran
keislaman saat itu. Ideologi dan pemikiran-pemikiran filosofis itu
sedemikian luas penyebarannya, sehingga ulama merasa perlu
untuk mengantisipasi kemungkinan tercemarnya akidah umat
Islam. Mereka lalu menulis karya-karya yang berisi antara lain
argumen-argumen yang diharapkan dapat menjadi benteng bagi
akidah umat Islam dengan dalil-dalil yang ditawarkan tidak lagi
hanya berkutat pada dalil-dalil zag/i tetapi sudah mulai banyak
melibatkan logika-logika rasional.!

Jika pada masa lalu teologi Islam diperhadapkan pada
gencarnya penyebaran filsafat Yunani, maka sekarang teologi
Islam diharapkan mampu mengikuti wainstream pemikiran
kontemporer. Pemikiran Islam mesti bergumul dengan
pemikiran filsafat Barat kontemporer, problem-problem sosial-
politik, pendidikan, iptek, dan lain sebagainya. Hal ini tidak lain
agar teologi Islam tidak melulu melekat pada upaya apologetik
“membela Tuhan”. Para pemikir harus mengembalikan elan vital
untuk menjawab tantangan zaman yang melingkupinya.
Tantangan yang muncul sekarang sudah sama sekali berbeda.
Tantangan-tantangan baru masih akan terus bermunculan, sesuai

VZurkani Jahja, Teologi al-Ghazali -Pendekatan Metodologi (Y ogyakarta:
Pustaka Pelajar, 1996), 81.

224 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012



|

Muhammad Rusli, Reorientasi Kajian Teologi Islam: Ikbtiar Kontributif Atasi Problem Kekinian

dengan perkembangan ilmu pengetahuan modern. Termasuk
isu-isu kemanusian universal, pluralisme keagamaan, kemiskinan
struktural, kerusakan lingkungan hidup adalah di antara
persoalan kontemporer yang perlu mendapat perhatian serius
dalam konteks teologis.? Isu yang lain yakni munculnya gerakan
anti Islam dengan berbagai macam bentuknya baik dalam bentuk
karikatur Nabi, film anti Islam (Innocence of Muslims), buku atau
majalah anti Islam dan semacamnya. Isu yang tak kalah
pentingnya adalah korupsi berjamaah di kalangan pejabat negara,
merebaknya faham keagamaan baru di Indonesia, dan lain
sebagainya.

Kehadiran tulisan ini diharapkan mampu memberikan
penjelasan mendasar tentang pentingnya reorientasi kajian
teologi Islam yang tidak hanya berkutat tentang Tuhan, rasul dan
hal-hal yang terkait dengannya disebabkan kondisi atau tuntutan
zaman pada waku itu. Sudah waktunya para pemikir Islam
mengembangkan atau reorientasi kajian teologi Islam sebagai
jawaban atas problem kekinian.

Dasar dan Arah Reorientasi Kajian Teologi Islam

Reorientasi tentunya akan menuai sejumlah pertanyaan, di
antaranya; Apakah memungkinkan reorientasi kajian teologi
Islam dilakukan?, apakah reorientasi tersebut tidak mereduksi
atau menyimpang dari bangunan teologi Islam yang telah mapan
di kalangan umat Islam?, mampukah reorientasi memberikan
solusi bagi problem umat kekinian?, dan berbagai pertanyaan
yang mungkin muncul seputar gagasan tersebut.

Hasan Hanafi salah seorang intelektual Muslim menyadari
adanya perbedaan orientasi teologi Islam masa Klasik dan
Kontemporer, sehingga beliau mengajukan konsep teologi Islam
yang ia namakan Ilmu Usuluddin sebagai ilmu yang membaca
dalam akidah atau dogma Islamiyah kenyatan kaum Muslimin
yang berupa penjajahan, keterbelakangan, ketertindasan,
kemiskinan, keterasingan, keterpecahbelahan, dan ketidak-
peduliaan. Ilmu itu juga membaca dalam akidah itu sendiri
tentang kebebasan, unsur-unsur kemajuan dan syarat-syarat

2Amin Abdulllah, Falsafab Teologi Isiam di Era Postmodernisme (Y ogyakarta:
Pustaka Pelajar, 1995), 90.

Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 225



|

Muhammad Rusli, Reorientasi Kajian Teologi Islam: Ikbtiar Kontributif Atasi Problem Kekinian

kebangkitan sesuai dengan kebutuhan masa kini yang dulunya
dibangun oleh para pendahulu sebagai jawaban atas kebutuhan
masa mereka.’

Ada dua hal mendasar yang perlu diperhatikan, pertama, perlu
dibangun kembali pemahaman tentang akidah, persepsi
mengenainya dan pengakarannya pada jiwa masa kini. Di
samping itu juga perlu peradaban yang mengakar pada masa
lampau, namun berdiri di atas analisis psiko-sosial masyarakat
modern. Kedna, tugas Ilmu Usuluddin adalah sebagai ideologi
operasional gerakan sejarah. Hal ini dapat terjadi setelah
masyarakat dimobilisasi melalui revolusi akidah. #

Pada sisi yang lain, agar teologi Islam mempunyai kajian
yang lebih luas dan lebih relevan dengan konteks kekinian,
orientasinya sebagai sebuah ilmu perlu diubah, teologi Islam
harus dijadikan tidak lebih dari sebuah falsafah tentang teologi
Islam. Hal ini setidaknya sebagaimana diistilahkan oleh Wolfson
yang menyebut dalam judul bukunya dengan The Philosophy of
Kalam. Hal mendasar yang dapat kita maknai dari fenomena ini,
teologi Islam dikehendaki tidak lebih dari suatu bentuk falsafah
atau gagasan pemikiran ketuhanan yang dibentuk oleh tantangan
zamannya. Oleh karenanya, usaha untuk mengembangkan
teologi Islam menjadi sesuatu yang mungkin. Orang menjadi
tidak segan lagi mempertanyakan ulang dan meninjau kembali
gagasan pemikiran yang telah dicetak para pemikir terdahulu
yang notabene mempunyai tantangan berbeda sesuai dengan
zaman yang melingkupinya pada saat itu. Oleh karena itu, apa
yang oleh Rahman disebut atic reconstruction dalam teologi Islam
akan dapat mengejawantah dalam pemikiran modern.>

Sudah momentnya manusia sebagai pusat kesadaran dalam
menyelesaikan setiap problem yang melingkupinya. Untuk itu,
peran aktif setiap komponen bangsa tidak terkecuali para teolog
Islam harus mampu memberikan solusi terbaik dalam menyikapi
problem umat kekinian.

SLihat Machasin, Teologi Revolusiner Hasan Hanafi (t.tp., 1996), 6.

4Ibid.

SMuhammad In’am Esha, Teologi Islam, Isu-isu Kontemporer (Malang: UIN
Malang Press, 2008), 9-10.

226 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012



I Muhammad Rusli, Reorientasi Kajian Teologi Islam: Ikbtiar Kontributif Atasi Problem Kekinian

Problem Kekinian dan Solusinya

Terdapat aneka macam persoalan umat kekinian khususnya
di Indonesia yang seharusnya menjadi perhatian bagi para teolog
Islam dalam pencarian solusi terbaik. Dalam konteks ini penulis
membagi problem itu dalam beberapa bagian penting
sebagaimana diuraikan dalam sub-sub bahasan di bawah ini.

Problem Terkait Hubungan Islam dan Budaya 1 okal

Hubungan Islam dan budaya Lokal masih menyisakan
prolem serius di kalangan umat. Di antara persoalan tersebut
adalah masih ditemukannya klaim negatif terhadap budaya lokal
yang dianggap sebagai bagian dari bentuk kemusyrikan yang
diwariskan dari agama orang tua terdahulu, sehingga menurutnya
ajaran-ajaran yang terkontaminasi dengan budaya lokal harus
dihilangkan. Dari upaya tersebut muncul masalah baru; apakah
Islam tidak menghargai budaya lokal? jika budaya tersebut
dihapus apakah manusia tidak tercerabut dari akar budayanya?
Ke mana harus berkiblat? Apakah negara yang menjadi kiblat
sesuai dengan budaya lokal (Indonesia)?, mampukah umat Islam
menjadikannya sebagai kiblat?, dan masih banyak pertanyaan
yang muncul terkait hal tersebut.

Persoalan yang terkait hubungan agama dan budaya lokal
pada titik tertentu akan berbahaya, sebab akan muncul klaim
kebenaran di satu sisi dan klaim kafir di sisi lainnya. Term kafir
akan mengulang sejarah kajian teologi Islam Klasik ketika
Khawarij mengkafirkan seluruh umat Islam yang tidak sepaham
dengannya. Dampak vyang ditimbulkan adalah munculnya
fenomena pembunuhan massal atas nama penyelamatan akidah
sebagaimana yang telah terekam dalam sejarah kelam Khawarij.

Pada dasarnya, manusia menciptakan budaya dan lingkungan
sosial mereka sebagai adaptasi terhadap lingkungan fisik dan
biologisnya. Kebiasaan-kebiasaan, praktek, dan tradisi diwariskan
dari generasi ke generasi. Pada gilirannya kelompok atau ras
tersebut tidak menyadari dari mana asal warisan kebijaksanaan
tersebut.  Generasi  berikutnya  terkondisikan  menerima
“kebenaran” itu tentang nilai, pantangan, kehidupan, dan standar
perilaku. Individu-individu cenderung menerima dan percaya
apa yang dikatakan budaya mereka. Di saat itulah muncul apa

‘l//lIMth Jurnal Studi Keislaman, NV olume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 227



|

Muhammad Rusli, Reorientasi Kajian Teologi Islam: Ikbtiar Kontributif Atasi Problem Kekinian

yang disebut sebagai budaya lokal yang sering diistilahkan
dengan “kearifan lokal” yang kemudian menjadi pegangan hidup
bagi suatu komunitas tertentu. Kearifan lokal merupakan bagian
dari konstruksi budaya. Dalam pandangan John Haba dalam
Irwan Abdullah, kearifan lokal “mengacu pada berbagai
kekayaan budaya yang tumbuh dan berkembang dalam sebuah
masyarakat dikenal, dipercayai, dan diakui sebagai elemen-
elemen penting yang mampu mempertebal kohesi sosial di
antara warga masyarakat”.6

Dengan demikian, keberadaan agama tidak lepas dari
pengaruh realitas di sekelilingnya. Seringkali praktek-praktek
keagamaan pada suatu masyarakat dikembangkan dari doktrin
ajaran agama dan kemudian disesuaikan dengan lingkungan
budaya. Pertemuan antara doktrin agama dan realitas budaya
terlihat sangat jelas dalam praktek ritual agama. Dalam Islam,
misalnya saja perayaan Idul Fitri di Indonesia yang dirayakan
dengan tradisi sungkeman (bersilaturahmi kepada yang lebih tua)
adalah sebuah bukti dari keterpautan antara nilai agama dan
kebudayaan. Pertautan antara agama dan realitas budaya
dimungkinkan terjadi karena agama tidak berada dalam realitas
yang vakum-selalu original. Mengingkari keterpautan agama
dengan realitas budaya berarti mengingkari realitas agama sendiri
yang selalu berhubungan dengan manusia, yang pasti dilingkari
oleh budayanya.”

Kenyataan yang demikian itu juga memberikan arti bahwa
perkembangan agama dalam sebuah masyarakat-baik dalam
wacana dan praktek sosialnya-menunjukkan adanya unsur
konstruksi manusia. Walaupun tentu pernyataan ini tidak berarti
bahwa agama semata-mata ciptaan manusia, melainkan
hubungan yang tidak bisa dielakkan antara konstruksi Tuhan
seperti yang tercermin dalam Kitab-kitab Suci dan konstruksi
manusia sebagai terjemahan dan interpretasi dari nilai-nilai suci
agama yang direpresentasikan pada praktek ritual keagamaan.
Pada saat manusia melakukan interpretasi terhadap ajaran

!Irwan Abdullah, dkk., Agama dan Kearifan Lokal dalam Tantangan Global
(Yogyakarta: Sekolah Pascasatjana UGM dan Pustaka Pelajar, 2008), 7.

7Jamhari Ma'ruf, “Pendekatan Antropologi dalam Kajian Islam”, b#p://
www.ditpertais.net; diakses tanggal 25 September 2012.

228 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 ‘


http://www.ditpertais.net/

|

Muhammad Rusli, Reorientasi Kajian Teologi Islam: Ikbtiar Kontributif Atasi Problem Kekinian

agama, maka mereka dipengaruhi oleh lingkungan budaya
(primordial) yang telah melekat di dalam dirinya. Hal ini dapat
menjelaskan kenapa interpretasi terhadap ajaran agama berbeda
dari satu masyarakat ke masyarakat lainnya. Kajian komparatif
Islam di Indonesia dan Maroko yang dilakukan oleh Clifford
Geertz misalnya, membuktikan adanya pengaruh budaya dalam
memahami Islam. Di Indonesia Islam menjelma menjadi suatu
agama yang sinkretik, sementara di Maroko Islam mempunyai
sifat yang agresif dan penuh gairah. Perbedaan manifestasi
agama itu menunjukkan betapa realitas agama sangat
dipengaruhi oleh lingkungan budaya.®

Perdebatan dan perselisthan dalam masyarakat Islam
sesungguhnya adalah perbedaan dalam masalah interpretasi, dan
merupakan gambaran dari pencarian bentuk pengamalan agama
yang sesuai dengan kontek budaya dan sosial. Misalnya dalam
menilai persoalan-persoalan tentang hubungan politik dan agama
yang dikaitkan dengan persoalan kekuasaan dan suksesi
kepemimpinan, adalah persoalan keseharian manusia-dalam hal
ini masalah interpretasi agama dan penggunaan simbol-simbol
agama untuk kepentingan kehidupan manusia. Tentu saja peran
dan makna agama akan beragam sesuai dengan keragaman
masalah sosialnya.

Selama ini K.H. Abdurrahman Wahid (Gusdur) dikenal
sebagai pelopor dalam mengintroduksir konsep Islam kultural di
Indonesia. Menurut konsep ini, masyarakat muslim harus
mampu mengakrabi budaya di sekitarnya, karena prinsip
universal dalam ajaran Islam mengharuskan mereka untuk
mengakomodir budaya partikular yang hidup di tempat tinggal
mereka. Pandangan seperti ini dimaksudkan agar kehadiran
Islam bisa membawa serta keramahan kepada lingkungannya.
Gusdur tampaknya mengadopsi pendekatan kultur para mubalig
awal (wali) Islam. Seperti diketahui bahwa para mubalig tersebut
menanggalkan perangkat simbol eksklusif Islam (Arab) dan
menggantinya dengan perangkat simbol lokal. Mereka
mengintegrasikan ajaran Islam ke dalam simbol lokal, agar Islam
dapat bersinergi dengan kultur Indonesia. Dengan akulturasi
seperti itu, maka transformasi ajaran Islam ke alam pikiran

81bid.

‘l//lIMth Jurnal Studi Keislaman, NV olume 16 Nomor 2 (Desember) 2012



|

Muhammad Rusli, Reorientasi Kajian Teologi Islam: Ikbtiar Kontributif Atasi Problem Kekinian

masyarakat Indonesia bisa berjalan sangat efektif. Masyarakat
Muslim Indonesia akhirnya memang dikenal menjadi komunitas
yang paling sedikit penyerapannya terhadap simbol eksklusif
Arab (The least Arabisized Muslins).”

Sikap Gus Dur tersebut sangat berseberangan dengan
pandangan kelompok Islam militan yang cenderung bersikap
antagonistik terhadap budaya lain. Mereka hanya mengakui
keabsahan produk budaya yang diperoleh melalui aktifitas
internal masyarakat Muslim sendiri. Aktifitas itu pun baru bisa
diterima menjadi bagian dari tradisi Islam yang “sah” setelah
mendapatkan justifikasi tekstual dari dua sumber hukum Islam
(al-Qur’an dan Sunnah) atau dari praktek kehidupan komunitas
Muslim era ideal Islam (The Islamic era par-excellence). Pandangan
eksklusif seperti ini kemudian membentuk sebuah model
dialektika dikotomis antar Muslim (Se/) dan non-Muslim (Ozher).
Pandangan dikotomis tentu saja berimplikasi buruk terhadap
sikap sosial mereka kepada kelompok agama lain. Mereka
misalnya, selalu  bertindak reaktif terhadap  kebijakan
pemerintahan Gus Dur, yang berkaitan dengan kepeduliannya
terhadap komunitas agama lain. Gus Dur memang tidak pernah
bergeming dengan sikap reaktif tersebut. Sebagai presiden pada
saat itu, Gus Dur yang harus mengayomi semua warga
negaranya tanpa melihat dominasi agamanya, justru semakin
meningkatkan peran pendekatan Islam kultural, agar komunikasi
dengan semua kelompok agama bisa berlangsung dengan baik.10

Dari uraian di atas, dapat dipahami bahwa masyarakat
muslim harus mampu mengakrabi budaya di sekitarnya, karena
prinsip universal ajaran Islam bersifat mengakomodir budaya
partikular yang hidup di sekitarnya. Dengan mengakrabi budaya
lokal tersebut (baca: kearifan lokal) akan membawa dampak
positif bagi upaya perdamaian di Indonesia.

Problem Terkait Hubungan Agama dan Negara

Dalam konteks keindonesiaan, masyarakat Indonesia adalah
masyarakat majemuk, baik dalam skop nasional maupun daerah.

“Thoha Hamim, dkk, Resolusi Konflik Isiam di Indonesia (Y ogyakarta: LKiS
Pelangi Aksara, 2007), 3.
101 bid.

230 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012



|

Muhammad Rusli, Reorientasi Kajian Teologi Islam: Ikbtiar Kontributif Atasi Problem Kekinian

Kemajemukan itu sifatnya multi dimensional, ada yang
ditimbulkan oleh perbedaan suku, tingkat sosial, pengelompokan
organisasi politik, agama dan sebagainya.!!

Menyikapi keragaman tersebut, negara harus pandai
memposisikan dirinya. Dalam hal agama, negara harus hadir
memberikan rasa keadilan untuk semua warga negara tanpa
adanya diskriminasi karena pemihakannya pada agama tertentu.
Hubungan agama dan negara sampai hari ini masih menyisakan
berbagai problem; apakah agama menjadi wilayah yang harus
diatur oleh negara atau agama adalah wilayah individu yang mana
pemerintah/negara tidak boleh turut campur di dalamnya?,
mampukah negara memberikan rasa keadilan dalam hal putusan
khususnya masalah penodaan agama?, mampukah agama
memberikan rasa aman bagi warganya dalam menjalankan
agamanya?, apakah negara telah mensahkan seluruh agama di
Indonesia? dan lain sebagainya.

Akhir-akhir ini telah terbentuk pencitraan buruk di tengah-
tengah masyarakat akan kekerasan yang dilakukan oleh agama
ketika berkuasa, agama terkadang hanya sebagai alat legitimasi
kekuasaan negara untuk kepentingan golongan tertentu.
Gagalnya negara dalam menghalau isu-isu yang bernuasa SARA
(Suku, Agama, Ras, dan Antar Golongan)telah menelan korban
jiwa yang tidak terhitung jumlahnya. Azyumardi Azra!?
menyebut beberapa kerusuhan massal yang pernah terjadi di
Indonesia, di antaranya: Kerusuhan Timor Timur vyang
merupakan bagian yang tidak terpisahkan dari perjuangan
mereka untuk memisahkan diri dari Indonesia dan akhirnya
menuju kemerdekaan; Kerusuhan Aceh akibat pemerintah pusat
(Jakarta) menerapkan kebijakan-kebijakan yang tidak dapat
diterima oleh masyarakat Aceh. Pada tanggal 4 Desember 1977,
Hasan Tiro memproklamirkan berdirinya “Aceh Merdeka”.
Sejak saat itu, sejarah Aceh berubah menjadi sasaran kekerasan
(penindasan) militer dan ketidakadilan politik maupun ekonomi;

UM. Atho Mudzhar, Pendekatan Studi Islam dalam Teori dan Praktek
(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2001), 127.

2Azyumardi Azra, Kerusuban-kerusuban Massal yang Terjadi di Indonesia
Baru-baru Ini: Kemunduran Nasionalisme dan Kemunculan Separatisme -Konflik
Komunal di Indonesia Saat Ini (Jakarta: INIS, 2003), 61-75.

[\
[G¥)
—

Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012



|

Muhammad Rusli, Reorientasi Kajian Teologi Islam: Ikbtiar Kontributif Atasi Problem Kekinian

Kerusuhan Ambon merupakan konflik dan kekerasan-kekerasan
keagamaan di Indonesia yang tidak hanya mengakibatkan
pembunuhan terhadap sejumlah besar orang (dari kalangan
Muslim maupun Kiristen), tetapi sekaligus juga pembakaran
masjid-masjid, gereja-gereja, rumah-rumah, pasar serta bangunan
dan fasilitas umum lainnya. Menurut sebuah laporan (pada
tanggal 27 November 1999), kekerasan yang terjadi 11 bulan
sebelumnya mengakibatkan 693 orang meninggal, dan hampir
2000 orang terluka serta perusakan terhadap bangunan yang
tidak terhitung jumlahnya; Kerusuhan Kalimantan Barat cukup
diwarnai oleh konflik etnik yang mengakar antara penduduk asli
Dayak (yang kemudian didukung masyarakat Melayu) dan
masyarakat pendatang Madura. Dilaporkan bahwa lebih dari
1.720 orang terbunuh di Sanggau Ledo (Sambas). Konflik
lainnya yang menunjukkan ketidakprofesionalnya negara adalah
kasus penyerangan Sunni terhadap Syiah di Sampang Madura
yang juga menelan korban jiwa.

Tentu saja gambaran konflik di atas, hanya sebagian kecil
dari konflik yang pernah terjadi di Indonesia yang membutuhkan
perhatian serius negara tidak terkecuali para teolog untuk
menemukan solusi terbaik dalam menyelesaikan permasalahan
tersebut.

Kasus keberpihakan negara terhadap agama atau paham
tertentu telah terjadi sejak periode klasik. Mu’tazilah yang
bercorak rasional pun terperangkap pada pemaksaan ideologi
ketika ia menjadi mazhab negara. Mereka memaksakan ideologi
agar para pejabat negara disumpah untuk mengakui bahwa al-
Qur’an adalah makhluk. Tidak hanya pejabat negara, para fugaha
pun dipaksa untuk mengakuinya. Walhasil bukan pengakuan
yang muncul, namun penindasan yang berujung pada
penghapusan paham Mu’tazilah sebagai mazhab negara. Selain
itu, dalam sejarah Syiah dan Sunni, keduanya saling
mendominasi ketika salah satu dari mereka menjadi mazhab
negara. Tentu kita tidak ingin hal tersebut terjadi lagi di era
kekinian. Untuk itu, perlu sosialiasi pemahaman yang baik dalam
menyikapi hubungan agama dan negara.

Khusus konflik antar umat beragama, jika kita kembali
kepada ajaran agama bahwa ajaran kebaikan, cinta kasih dan

232 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 ‘



|

Muhammad Rusli, Reorientasi Kajian Teologi Islam: Ikbtiar Kontributif Atasi Problem Kekinian

kerukunan, secara normatif-doktriner selalu diajarkan. Tetapi,
kenyataan sosiologis seringkali memperlihatkan sebaliknya,
agama justru menjadi ajang konflik yang tak kunjung reda.!3
Menurut Arthur J. D’ Adamo, Religion’s way of knowing dalam
Samiang Katu, sebagai akar dari konflik-konflik antar umat
beragama, mereka yang tidak kritis terhadap ajaran agamanya
berkeyakinan bahwa agamanya memiliki ajaran: 1) Bersifat
konsisten dan berisi kebenaran-kebenaran yang tanpa kesalahan
sama sekali; 2) Bersifat lengkap dan final — dan karena itu
memang tidak diperlukan kebenaran dari agama lain; 3)
Kebenaran agamanya sendiri dianggap merupakan satu-satunya
jalan keselamatan, pencerahan atau pembebasan; dan 4) Seluruh
kebenaran itu diyakini orginal dari Tuhan, tidak ada konstruksi
manusia.!4

Keempat akar konflik antar agama menurut Budhy Munawar
Rachman, menjadikan agama sebagai sumber ketidakharmonisan
hubungan antar umat beragama. Mereka terperangkap pada
klaim-klaim hanya agamanyalah yang benar, sementara yang lain
salah. Kondisi riil seperti ini, jika dipandang dari sudut teologis
dan epistemologis menjadi penyebab munculnya kebingungan di
antara umat beragama, ketika menyaksikan bahwa di sekitar
mereka, penganut agama lain juga berkeyakinan bahwa hanya
agamanyalah yang paling benar, sementara yang lainnya salah.
Akibat selanjutnya, agama yang satu menjadi ancaman bagi
agama yang lain. Dalam kondisi seperti ini, seringkali
persoalannya semakin rumit dan kompleks, bilamana persoalan
politik ikut serta di dalamnya. Logikanya pun menjadi : “siapa
kebetulan berkuasa, dialah yang akan mendominasi yang lain”. 1>
Moch Qasim Mathar menyatakan bahwa klaim kebenaran pada

15Zulkarnain, dkk., Mode/ Landasan Sosial antara Umat Beragama dalam
Memelibara Ketabanan dan Ketertiban Masyarakat Miskin pada Daerah Terpencil
dan Terisolasi di Pulan Enggano (Jakarta: Direktorat Perguruan Tinggi Agama
Islam Ditjen Kelembagaan Agama Islam Departemen Agama, 2004), 5.

“Samiang Katu, Paradigma Baru: Hubungan Antara Islam dan Kristen (Pilar
Utama Memperkokoh Negara Kesatuan Republik Indonesia (Orasi Pengukuhan
Guru Besar Bidang Perbandingan Agama, IAIN Alauddin Makassar, 2003),
16.

15Budhy Munawar Rachman, Islam Pluralis Wacana Kesetaraan Kanm
Beriman (Jakarta: Paramadina, 2001), xi.

[\
[OV)
(O8]

‘l//lIMth Jurnal Studi Keislaman, NV olume 16 Nomor 2 (Desember) 2012



|

Muhammad Rusli, Reorientasi Kajian Teologi Islam: Ikbtiar Kontributif Atasi Problem Kekinian

agama dan keyakinan sendiri — dan kebatilan (kesesatan) di pihak
umat lain — sudah menjadi bagian dari perjalanan sejarah umat-
umat dari agama-agama yang berbeda. Sampai hari ini, di
kalangan umat Islam, klaim tersebut masih dijumpai. Sejarah
pemikiran Islam yang meliputi teologi, filsafat, dan mistisisme
(tasawuf) telah mencatat kelompok-kelompok teologi tertentu
mengkafirkan kelompok teologi Islam lainnya yang berbeda.
Pemikiran-pemikiran filsafat dan tasawuf pun, di antaranya
mengalami pengkafiran serupa. Tentu tuduhan pengkafiran itu
menjadi amat serius kalau yang dituduh sampai dihukum mati.!¢
Kenyataan seperti inilah telah direkam dalam b/ue print buku-
buku sejarah konflik antar agama. Dengan demikian, jelaslah
bahwa sumber-sumber konflik antar umat beragama, berasal dari
cara pemahaman agama yang sifatnya parsial dan tidak
komprehensif. Di samping itu, keyakinan penganut agama lain di
luar dirinya, dinilai berdasarkan konsep keyakinannya.
Berdasarkan paparan di atas, dalam konflik baik yang sarat
dengan muatan “nasionalisme lokal” atau sentimen separatisme
maupun yang bernuansa SARA, terdapat konflik yang
disebabkan upaya penyeragaman agama oleh negara terhadap
kelompok minoritas, yang kemudian memancing kelompok-
kelompok itu bertindak melawan negara atau kelompok lain.

Islam dan Problem Radikalisme Agama

Radikalisme agama bukanlah merupakan fenomena yang
berkembang hanya pada komunitas tertentu. Keberadaan
radikalisme sudah berkembang dalam bentuk yang bercorak
trans-nasional karena bisa dijumpai hampir di setiap wilayah
negara di muka bumi ini. Keberadaan radikalisme juga bercorak
trans-religion karena dialami oleh semua agama. Fenomena ini
telah berlangsung lama dan tersebar pada semua agama yang ada
di muka bumi ini.!”

1'Moch Qasim Mathar, Kimiawi Pemikiran Isiam —Arus Utama Islam di
Masa Depan (Orasi Pengukuhan Guru Besar Ilmu Filsafat dan Pemikiran
Modern dalam Islam, Fakultas Ushuluddin dan Filsafat UIN Alauddin
Makassar, 2007), 3.

UNuhrison M. Nuh, Peranan Pesantren dalam Mengembangkan Budaya
Damai (Jakarta: Badan Litbang dan Diklat Kementerian Agama, 2010), 1.

234 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 ‘



|

Muhammad Rusli, Reorientasi Kajian Teologi Islam: Ikbtiar Kontributif Atasi Problem Kekinian

Terminologi tentang “radikalisme” cukup beragam. Di
antaranya, kata “radikal” mengacu kepada keadaan, orang, atau
gerakan tertentu yang menginginkan perubahan sosial dan
politik secara cepat dan menyeluruh, dan tidak jarang dilakukan
dengan menggunakan cara-cara tanpa kompromi dan bahkan
kekerasan, bukan dengan cara-cara damai.'® Dengan demikian
radikalisme keagamaan berhubungan dengan cara
memperjuangkan keyakinan keagamaan yang dianutnya dengan
tanpa kompromi dan bila perlu dilakukan dengan cara anarkisme
dan kekerasan.

Adapun beberapa faktor yang memunculkan radikalisme
dalam bidang agama, antara lain: a) Pemahaman yang keliru, atau
sempit tentang ajaran agama yang dianutnya, b) Ketidakadilan
sosial, ¢) Kemiskinan, d) Dendam polittk dengan menjadikan
ajaran agama sebagai satu motivasi untuk membenarkan
tindakannya, dan e) Kesenjangan sosial atau iri hati atas
keberhasilan orang lain.!” Faktor-faktor itu harus disikapi secara
arif dengan mencari solusi terbaik tanpa harus mengorbankan
pihak lain. Sebab radikalisme agama pada tahap selanjutnya akan
melahirkan terorisme sebagaimana pendapat Hasyim Muzadi,
“Terorisme berkembang seiring dengan masifnya perkembangan
faham radikalisme agama. Maraknya gerakan radikalisme agama
menjadi ladang subur bagi terorisme.”

Islam adalah agama damai, agama penuh toleransi, agama
yang menjunjung tinggi nilai kemanusiaan serta menentang
pengrusakan atau pembunuhan, baik dilakukan secara masif atau
terhadap individu. Islam sangat menghargai dan menghormati
hak asasi manusia baik itu agama, nyawa, harta, nasab, dan
keturunan. Allah swt. berfirman dalam Qs. al-Ma’idah (5):32:

oA § 2Lad ol bt Gy LadS 35 (e 461 i o e WK 33 U3 be

L?JJ;U) M;\) ..A.a_‘ L’./.A} u"L"” L;.>| LAA\SB LAL;&-\ Y L’.m.:- L)“’L’-” JJ.S LA.»[SA
uﬁﬂiua)m‘j;u.).}.uw‘}ds‘)‘ L’..UL

18] bid., 2.

] bid.

2Hasyim  Muzadi, “Terorisme  Subur  Akibat  Radikalisme
Agama” bttp:/ | www.nu.com; diakses tanggal 25 September 2012.

[\
[G¥)
o

Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012


http://www.nu.com/

|

Muhammad Rusli, Reorientasi Kajian Teologi Islam: Ikbtiar Kontributif Atasi Problem Kekinian

Artinya: Oleh Karena itu kami tetapkan (suatu hukum) bagi Bani Israil,
bahwa: barangsiapa yang membunuh seorang manusia, bukan
karena orang itu (membunuh) orang lain, atau bukan karena
membuat kerusakan di muka bumi, Maka seakan-akan dia telah
membunuh manusia seluruhnya. Dan barangsiapa yang memelihara
kehidupan seorang manusia, maka seolah-olah dia telah memelihara
kehidupan manusia semuanya. Dan sesungguhnya Telah datang
kepada mereka rasul-rasul kami dengan (membawa) keterangan-
keterangan yang jelas, kemudian banyak di antara mereka sesudah
itu sungguh-sungguh melampaui batas dalam berbuat kerusakan di
muka bumi.

Tentu saja hukum ini bukanlah mengenai Bani Israil saja,
tetapi juga mengenai manusia seluruhnya. Allah memandang
bahwa membunuh seseorang itu adalah sebagai membunuh
manusia seluruhnya, karena setiap orang itu adalah anggota
masyarakat dan karena membunuh seseorang berarti juga
membunuh keturunannya.

Menghalalkan segala cara untuk mencapai tujuan bukan cara
yang dicontohkan oleh Islam. Jika terjadi perang, Islam pun
telah memberikan kaidah-kaidah yang harus ditaati seperti; tidak
boleh membunuh orang yang telah menyerah, tidak boleh
membunuh wanita, orang tua, anak kecil, tidak boleh merusak
tanaman, dan tempat ibadah. Tawanan perang dalam Islam juga
dijaga dan diperlakukan secara manusiawi.

Dengan demikian, Islam sangat anti kekerasan, siapapun
pelakunya, apapun motifnya, Islam sangat menentang hal
tersebut. Untuk itu, upaya sosialisasi Islam sebagai agama damai
harus didengungkan tidak terkecuali oleh para teolog Islam
kekinian. Bahkan seharusnya, para teolog mampu menjelaskan
manfaat dan mudarat setiap problem umat serta solusinya.

Islam dan Problem Kemiskinan

Problem kemiskinan di Indonesia telah menjadi suguhan
pemberitaan media massa setiap harinya, bila terjadi pembiaran
maka kemiskinan akan melahitkan problem sosial yang
berkepanjangan. Dalam kajian teologi, kemiskinan dihubungkan
dengan faham Jabariyah yang meyakini bahwa semuanya telah
ditentukan oleh Allah, manusia miskin adalah kehendak Allah.
Apakah betul kemiskinan adalah takdir Allah?, apakah manusia
tidak memiliki daya efektif untuk merubah nasibnya?, adilkah

236 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 ‘



|

Muhammad Rusli, Reorientasi Kajian Teologi Islam: Ikbtiar Kontributif Atasi Problem Kekinian

Tuhan ketika suatu negara lebih miskin di banding negara lain?.
Dan berbagai pertanyaan yang muncul terkait masalah
kemiskinan tersebut. Jika para teolog Islam klasik selalu
berbicara seputar menyalahkan Tuhan atau manusia, maka
teolog Islam kekinian seharusnya lebih jauh menyikapi persoalan
tersebut secara arif dan bijaksana.

Di antara penyebab kemiskinan di Indonesia adalah beban
hidup yang berat, tingkat pendapatan yang rendah, ketersediaan
lapangan kerja yang tidak memadai, SDM atau keahlian yang
rendah, kurangnya pemanfaatan sumber daya alam (ckonomi
nasional), tingkat pengangguran yang tinggi, keterbatasan dalam
hal ~memanfaatkan sumber informasi dan teknologi,
ketidakmerataan kesejahteraan hidup, dan ada juga vyang
disebabkan oleh kemiskinan struktural.

Khusus untuk kemiskinan struktural, hal tersebut
merupakan sisi eksternal dari si miskin. Ia berkaitan dengan
kegagalan sistem politik, institusi pemerintah, struktur elit dan
birokrasi kekuasaan, serta berbagai kebijakan yang “pro-rakyat”
(people-oriented  developmeni). Di satu sisi Pemerintah berusaha
memerangl kemiskinan (the poverty alleviation) karena faktor
struktural, kultural, dan natural, tetapi kemudian terjebak dalam
perangkap kemiskinan itu senditi (zhe poverty traps). Dalam arti
ketika Pemerintah berusaha menjawab pertanyaan kemiskinan
ckonomi dan persoalan keterbelakangan sosial, ternyata di
dalam jawaban masih banyak menyisakan pertanyaan. Inilah
yang dikenal dengan istilah "antagonistic developmentalism".2! Untuk
itu, pemerintah harus jeli untuk membuat kebijakan yang pro
rakyat.

Salah satu upaya yang dapat dilakukan dalam memecahkan
persoalan kemiskinan di Indonesia adalah pemberdayaan
eckonomi umat. Pengembangan ekonomi umat di Indonesia
memang merupakan persoalan besar yang dihadapi dan harus
diupayakan pemecahannya oleh umat itu sendiri. Dalam rangka
mencapal sasaran pengembangan ekonomi umat itu, diperlukan
perhatian khusus terhadap kelompok usahawan umat, terutama
yang bergerak dalam sektor usaha berskala kecil. Dengan

ASyamsul Bahrum, “Kemiskinan Struktural dari Perspektif Teoritis"
http:/ | www.haluankepri.com; diakses tanggal 24 September 2012.

[\
[OV)
G|

‘l//lIMth Jurnal Studi Keislaman, NV olume 16 Nomor 2 (Desember) 2012



|

Muhammad Rusli, Reorientasi Kajian Teologi Islam: Ikbtiar Kontributif Atasi Problem Kekinian

perkataan lain, bahwa pengembangan dan pembinaan usahawan
umat yang mengelola usaha berskala kecil, bisa dikatakan sebagai
bagian penting dalam usaha-usaha pengembangan ekonomi
secara keseluruhan.??

Komunikasi, koordinasi, dan konsultasi antara masyarat
usahawan umat dan instansi pemerintah perlu ditingkatkan,
supaya terjalin suasana “saling pengertian” yang memungkinkan
terjadinya tittk temu, terutama dalam rangka mencari solusi
terbaik terhadap problematika yang dihadapi para usahawan
umat itu sendiri. Dengan adanya “saling pengertian” tersebut,
maka dapat diharapkan adanya “kebijaksanaan ekonomi makro”,
yang penerapannya berorientasi dan menguntungkan bagi
aktivitas bisnis kelompok usahawan umat. Dalam konteks inilah
diperlukan adanya suatu business network yang berwawasan
keislaman, yang dikendalikan oleh bank yang beroperasi
berdasarkan syariat Islam.23

Untuk memberikan arah yang lebih baik terhadap kegiatan
pengembangan ekonomi umat di Indonesia, jelas diperlukan
adanya karya-karya akademis (tidak terkecuali teolog Islam), dan
hasil-hasil penelitian, yang secara khusus membahas segala
sesuatu yang berkenaan dengan masalah ekonomi Islam secara
khusus, baik pada aspek macro economic maupun pada aspek wzicro
ekonomic. Ini berarti, usaha-usaha pengembangan kegiatan studi
ckonomi, bukan saja perlu dilanjutkan tetapi juga perlu semakin
dimasyarakatkan. Sehingga kehidupan ekonomi umat bisa
dijalankan dengan cara-cara yang lebih mengena dan lebih sesuai
dengan ajaran Islam.

Di samping itu, perlu keseriusan umat untuk mengelola dan
memanfaatkan zakat sebagai salah satu metode dalam
menyelesaikan problem kemiskinan di Indonesia. Pada dasarnya,
jika zakat dikelola secara profesional maka angka kemiskinan
dapat ditekan setiap tahunnya. Hanya saja, tingkat kepercayaan
masyarakat terthadap pengelolaan  zakat masih rendah
diakibatkan banyaknya penyelewengan dan tidak adanya
transparansi dalam pendistribusian zakat. Ke depan, para teolog

22Adi Sasono, Solusi Islam atas Problematika Umat —E konomi, Pendidikan
dan Dakwah (Jakarta: Gema Insani, 1998), 81.
2]bid.

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012



|

Muhammad Rusli, Reorientasi Kajian Teologi Islam: Ikbtiar Kontributif Atasi Problem Kekinian

Islam perlu mensosialisasikan metode pengelolaan zakat yang
sesuai dengan ajaran Islam sehingga masyarakat tidak lagi
menyalurkan zakatnya sendiri-sendiri.

Islam dan Problem Korupsi

Korupsi merupakan salah satu problem umat kekinian.
Indonesia yang mayoritas beragama Islam tidak menjadikan
negara ini bebas dari korupsi. Oknum-oknum koruptor pun
tidak jarang beragama Islam dan beberapa kali naik haji. Sangat
ironis memang, masyarakat muslimnya justru terjerumus pada
perilaku yang justru menghancurkan reputasi pribadi dan
negerinya sendiri.

Muncul pemisahan antara urusan duniawi dan akhirat.
Ibadah tidak berimplikasi pada aktivitas keseharian manusia. Jika
kita melirik ke kajian teologi Islam klasik, fenomena yang sama
kita temukan pada kelompok Murji’ah yang lebih menekankan
pada iman, di mana perbuatan tidak memengaruhi iman
seseorang. Mereka tidak mementingkan akhlak sebab dalam
keyakinannya, selama seseorang beriman pasti masuk Surga
meskipun dia melakukan dosa besar. Boleh jadi para koruptor
hari ini adalah jelmaan atau neomurji’ah. Persoalan korupsi di
Indonesia telah mendarah daging, reformasi yang didengungkan
mampu membawa perubahan besar tidak mampu berbuat apa-
apa dihadapan penguasa yang korup. Satu persatu pemimpin
bangsa ini pun tersangkut kasus korupsi, tidak jauh berbeda
dengan Orde Baru. Problem baru muncul, karena korupsi
masyarakat dimiskinkan oleh sistem negara yang korup, APBN
yang scharusnya mensejahterakan rakyat justru dinikmati oleh
segelintir orang, masyarakat pun harus hidup dalam garis
kemiskinan. Bila kesenjangan antara si kaya dan si miskin sudah
sedemikian menganga, maka korupsi makin melebarkan
kesenjangan itu karena uang terdistribusi secara tidak sehat atau
dengan kata lain tidak mengikuti kaidah-kaidah ekonomi
sebagaimana mestinya. Koruptor semakin kaya, yang miskin
semakin miskin. Akibat lainnya, karena uang seolah mudah
diperoleh, sikap konsumtif menjadi semakin merangsang, tidak
ada dorongan kepada pola produktif, akhirnya timbul inefisiensi
dalam pemanfaatan sumber daya ekonomi yang telah tersedia.

N
[G¥)
O

‘l//lIMth Jurnal Studi Keislaman, NV olume 16 Nomor 2 (Desember) 2012



|

Muhammad Rusli, Reorientasi Kajian Teologi Islam: Ikbtiar Kontributif Atasi Problem Kekinian

Di samping itu, jika si miskin mencuri karena lapar maka
hakim dengan cepat memutuskan hukumannya, lain halnya
dengan koruptor yang layaknya pahlawan disorot oleh media dan
dengan pengawalan berlapis masuk ke ruang Komisi
Pemberantasan Korupsi (KPK). Tidak sedikit kasus korupsi
yang hanya jalan di tempat atau dibebaskan karena alasan tidak
cukup bukti. Bahkan baru-baru ini, upaya melemahkan KPK
dengan mempereteli kewenangan yang dimilikinya merupakan
bentuk ketidakberdayaan hukum di hadapan penguasa yang
korup.

Tidak satupun agama di dunia ini yang mengajarkan tentang
korupsi. Islam adalah bagian dari sistem yang rapmatan i al-
‘dlamin yang teruji di setiap zaman. Namun, sayang perilaku
mental buruk manusia Islam yang tidak berlandaskan asas Islam
itu sendiri yang akhirnya menjerumuskan manusianya ke ambang
kemerosotan moral dan kehinaan melalui tindak pidana korupsi.
Dalam hal korupsi Allah telah mengingatkan sebagaimana yang
termaktub dalam firman-Nya,

Go Sl 1536 O 501 Gl 515 el Euslsa (o U5 Hla¥ o Shigflis
Gaeldd 800 Al 155515 Ll (on gl 15315 (AR 3 21 505 163
Artinya: “Dan janganlah sebahagian kamu memakan harta sebahagian yang
lain di antara kamu dengan jalan yang bathil dan (janganlah) kamu

membawa (urusan) harta itu kepada hakim, supaya kamu dapat
memakan sebahagian daripada harta benda orang lain itu dengan

(jalan berbuat) dosa, padahal kamu mengetahui.”?*

Setiap manusia harus menyadari bahwa perilaku korupsi
selain menyengsarakan orang lain juga akan menyengsarakan
keluarganya. Bila dia dapat lolos dari hukum dunia (KPK), maka
hukum Tuhan akan menanti. Untuk itu, sosialisasi tentang ajaran
Islam yang anti korupsi harus senantiasa dilakukan sejak dini
pada generasi muda, baik melalui pendidikan formal maupun
non formal. Sudah waktunya pendidikan anti korupsi masuk
dalam kurikulum SD sampai Perguruan Tinggi, bila negara ini
ingin melakukan perubahan. Peran negarawan dan agamawan
pun sangat dibutuhkan dalam mensosialisasikannya. Agamawan

24Q)s. al-Baqarah (2):188.

240 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012



|

Muhammad Rusli, Reorientasi Kajian Teologi Islam: Ikbtiar Kontributif Atasi Problem Kekinian

di setiap ceramahnya, tidak hanya berbicara tentang Surga dan
Neraka tetapi lebih jauh menjelaskan dampak negatif perilaku
korupsi di dunia, menanamkan pentingnya tanggung jawab dan
profesionalisme dalam bekerja, dan yang lebih mendasar adalah
merealisasikan keyakinan tersebut sejak dini yang dimulai dari
diri sendiri, keluarga, lingkungan, berbangsa dan bernegara.

Islam dan Problem Lingkungan

Berbagai macam problem yang muncul terkait lingkungan
sekarang ini, seperti meningkatnya gas rumah kaca yang
berdampak pada meningkatnya pemanasan global (global
warming), berakibat kepada meningkatnya suhu permukaan bumi
yang memengaruhi perubahan iklim yang sangat ekstrim di
bumi. Perubahan iklim yang ekstrim tersebut mengakibatkan
terganggunya hutan, pertanian, perikanan dan ekosistem lainnya.
Pemanasan global juga mengakibatkan mencairnya gunung es di
kutub yang dapat menimbulkan naiknya permukaan air laut, dan
akhirnya berdampak buruk pada negara kepulauan (tenggelam
dan hilang). Problem lainnya adalah Kirisis air (pencemaran air)
dan krisis air bersih, banjir bandang, kekeringan yang panjang,
kebakaran hutan, polusi udara, hujan, dan tanah longsor.

Problem lingkungan tersebut seyogyanya menggugah
pemahaman keberislaman kita untuk meninjau kembali makna
khalifah  (aktif memakmurkan bumi). Kbhalifah tidak hanya
bermakna pemimpin di bumi yang bebas mengeksploitasi alam
tetapi khalifah bermakna memahami tugas-tugas manusia di
bumi yakni memakmurkan alam itu sendiri.

Perspektif teologi tentang alam semesta memberikan
peluang untuk mengkaji ulang posisi manusia dan tanggung
jawab etisnya dalam relasi kesemestaan. Ia yang nantinya akan
membongkar keyakinan bahwa manusia dan alam adalah dua
“dunia” yang berbeda, yaitu manusia sebagai “pusat” (core) dan
alam sebagai hal yang subordinat alias “yang lain” (zhe others).
Pemahaman biner ini tidak bisa dijadikan alat justifikasi bahwa
umat manusia  sebagai objek  yang bisa seenaknya
mengeksploitasi alam.?

2Esha, Teologi Istam..., 26.

Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 241



|

Muhammad Rusli, Reorientasi Kajian Teologi Islam: Ikbtiar Kontributif Atasi Problem Kekinian

Dengan pembumian teologi lingkungan, diharapkan kita
akan sadar bahwa semua ciptaan Tuhan (manusia, alam, hewan)
mempunyai hak untuk bereksistensi. Tidak ada satu pun mahluk
hidup yang berhak menguasai sesamanya, selain Tuhan. Dalam
Islam misalnya, Tuhan adalah penguasa tunggal yang mutlak dan
tidak tergugat atas langit dan bumi (Qs. al-Baqarah [2]:107).
Karena itu, ketika manusia mulai mengeksploitasi alam secara
rakus, saat itu pula sebenarnya manusia telah berusaha
“merampas” eksistensi dan kehidupan alam semesta. Dengan
kata lain, manusia telah berusaha “menggugat” dan “merampas”
hak dan kekuasaan Tuhan. Segala bentuk eksploitasi terhadap
lingkungan adalah tindakan tidak bermoral yang harus dihindari
karena unsur ketauhidan dan tanggung jawab moral kita sebagai
khalifah di muka bumi. Sehingga visi dan misi teologi kita harus
sampai pada aspek penyelamatan yang bersifat universal,
keselamatan yang menjangkau seluruh aspek tidak saja aspek
kedisanaan, tetapi juga aspek kedisinian. Tidak hanya berdimensi
akhirat, tetapi juga di dunia yang kita tempati saat ini. 26

Proses penyadaran harus senantiasa dilakukan oleh seluruh
komponen bangsa ini sesuai dengan kapasitas yang dimiliki.
Tanpa adanya upaya tersebut, ajaran agamapun tak mampu
membawa perubahan pada perbaikan bangsa Indonesia. Upaya
tersebut juga harus dilakukan secara berkesinambungan dan
terus menerus.

Catatan Akhir

Ruh kajian teologi Islam Klasik dalam menanamkan
pemahaman agama harus tetap dipertahankan guna membangun
jiwa manusia dan peradabannya, namun kajiannya berdiri di atas
psikososial masyarakat modern dan mampu menjadi solusi bagi
problem-problem yang muncul. Untuk itu, reorientasi kajian
teologi Islam harus mampu membenahi problem tersebut.

Tanggung jawab para teolog tidak lagi berkutat pada
persoalan “membela Tuhan” tetapi masuk pada ranah yang lebih
jauh, seperti menyelesaikan problem agama dan budaya lokal,
problem hubungan agama dan negara, Islam dan problem

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012



|

Muhammad Rusli, Reorientasi Kajian Teologi Islam: Ikbtiar Kontributif Atasi Problem Kekinian

radikalisme, kemiskinan, korupsi, lingkungan hidup dan lainnya.
Problem-problem tersebut merupakan problem mendasar yang
jika tidak disikapi secara arif dan bijaksana akan melahirkan
problem baru yang lebih besar dan merugikan umat. Untuk itu,
peran seluruh komponen bangsa sangat dibutuhkan dalam
menyelesaikan problem tersebut tidak terkecuali para teolog
Islam. Dengan reorientasi arah kajian teologi Islam yang
membumi akan mampu menjadikan kajian ini menarik dan
menjadi rujukan umat dalam menyelesaikan problemnya. Wa a/-

Lah a'lam bi al-sawab.®
Daftar Pustaka

Abdulllah, Amin. 1995. Falsafah  Teologi  Istam di  Era
Postmodernisme. Y ogyakarta: Pustaka Pelajar.

Abdullah, Irwan. dkk. 2008. Agama dan Kearifan 1okal dalam:
Tantangan Global. Yogyakarta: Sekolah Pascasarjana UGM
dan Pustaka Pelajar.

Azra, Azyumardi. 2003. Kerusuban-kerusuban Massal yang Terjadi di
Indonesia  Barn-baru  Ini: ~ Kemunduran — Nasionalisme — dan
Kemunculan Separatisme -Konflik Komunal di Indonesia Saat Ini.
Jakarta: INIS.

Bahrum, Syamsul. “Kemiskinan Struktural dari Perspektif
Teoritis” http://www.haluankepri.com; diakses tanggal 24
September 2012.

Hamim, Thoha. dkk. 2007. Resolusi Konflik Isiam di Indonesia.
Yogyakarta: LKiS Pelangi Aksara.

Esha, Muhammad In’am. 2008. Teologi Isiam, Lsu-isu Kontemporer.
Malang: UIN Malang Press.

Jahja, Zurkani. 1996. Teologi al-Ghazali -Pendekatan Netodolog.
Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Katu, Samiang. 2003. Paradigma Baru: Hubungan Antara Islam dan
Kristen -Pilar Utama Memperkokoh Negara Kesatnan Republik
Indonesia.  Orasi  Pengukuhan  Guru Besar Bidang
Perbandingan Agama, IAIN Alauddin Makassar.

Machasin. 1996. Teologi Revolusioner Hasan Hanafi. t.tp.

Ma'ruf, Jamhari “Pendekatan Antropologi dalam Kajian Islam”,
http:/ | www.ditpertais.net; diakses tanggal 25 September 2012.

‘l//lIMth Jurnal Studi Keislaman, NV olume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 243


http://www.ditpertais.net/

|

Muhammad Rusli, Reorientasi Kajian Teologi Islam: Ikbtiar Kontributif Atasi Problem Kekinian

Mathar, Moch Qasim. Kimiawi Pemikiran Islam —Arus Utama Islam
di Masa Depan. Orasi Pengukuhan Guru Besar Ilmu Filsafat
dan Pemikiran Modern dalam Islam, Fakultas Usuluddin
dan Filsafat UIN Alauddin Makassar, 2007.

Mudzhar, M. Atho. 2001. Pendekatan Studi Islan dalam Teori dan
Praktek. Y ogyakarta: Pustaka Pelajar.

Nubhrison, M. Nuh. 2010. Peranan Pesantren dalam Mengenbangkan
Budaya  Damai.  Jakarta: Badan Litbang dan Diklat
Kementerian Agama.

Muzadi, Hasyim. “Terorisme Subur Akibat Radikalisme Agama”
http:/ | www.nu.com, diakses tanggal 25 September 2012.

Rachman, Budhy Munawar. 2001. Isam Pluralis Wacana Kesetaraan
Raum Beriman. Jakarta: Paramadina.

Sasono, Adi. 1998. Solusi Islam atas Problematifa Umat —E kononii,
Pendidikan dan Dakwa). Jakarta: Gema Insani.

Zulkarnain, dkk. 2004. Mode/ 1andasan Sosial antara Umat
Beragama dalam Memelibara Ketahanan dan Ketertiban Masyarakat
Miskin pada Daerah Terpencil dan Terisolasi di Pulau Enggano.
Jakarta: Direktorat Perguruan Tinggi Agama Islam Ditjen
Kelembagaan Agama Islam Departemen Agama.

244 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012


http://www.nu.com/

