Ulumunz

Journal of Islamic Studies publish by State Islamic Institute Mataram

Vol. 19, No. 1, 2015, p.93-110
‘ Print ISSN: 1411-3457, Online ISSN: 2355-7648
Journal of Islamic Studies Available online at http://ejurnal.iainmataram.ac.id/index.php/ulumuna

PERAN DAN PENGARUH FILSAFAT DAN
LOGIKA DALAM METODE ISTINBAT
HUKUM ISLAM

Abbas Arfan
Fakultas Syariah UIN Maliki Malang
Email: abunawalrajwa@gmail.com

Abstract: Muslim scholars argue that the relationship between s/
figh, philosophy, and logic is ‘@lagah ibtiyajiyyah  manbajiyyab
(methodological need relationship) because the legal ground in the
theory of usul figh is not only derived from the scripture (naglk) such
as the Qur’an and Hadits but also from logic (‘ag/). In order to
have more understanding in the textual reason (nagli, it requires
logical reason or logical competence. This paper attempts to
analyze critically and comprehensively such relationship so it will
be revealed the position of philosophy and logic in Islamic law.
This is important since Muslims still view that philosophy and
logic are irrelevant with Islam. This study demonstrates that the
relationship between philosophy and logic with Islamic law is very
sttong because the methodology of Islamic law (wsu/ figh)
accommodate them. So it is a methodological relationship. Thus,
claiming that these two disciplines are forbidden in Islam, as
Muslims may assume, is untenable. In contrast, they are an
important element in the Islamic legal system.

Keyword: relationship, sl figh, philosophy, logic, istinbat -Islamic
Law.

DOT: http:/ /dx.doiorg/10.20414/ujis.v19i1.1252

Pendahuluan

DOMAIN filsafat dalam wilayah pemikiran Islam merupakan
bagian yang sangat Urgen. Urgensi dan peran filsafat dapat
dicermati dan perkembangan peradaban manusia yang tetap
dinamis. Kedinamisan tersebut mengajak para pemikir muslim
untuk melakukan interpretasi, bahkan interpretasi ulang terhadap
teks (al-Qur’an-Sunnah) yang masih bersifat umum agar tidak

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



OV LlluMuna, Vol. 19,No. 1 (June) 2015

kering dan nilai-nilai universal ajaran Islam, karena filsafat tidak
hanya mengacu pada bagian tertentu dan realitas, melainkan
secara totalitas. Dalam melihat keseluruhan realitas, filsafat
senantiasa berupaya mencari asas yang paling hakiki (ontologis)
dan keseluruhan realitas. Mencari asas awal berarti juga berupaya
menemukan sesuatu yang esensi dan realitas. Di samping itu,
filsafat membebaskan manusia dari cara berfikir yang mistis
dengan membimbing untuk berfikir secara rasional. Ia juga
membebaskan manusia dan cara berfikir yang picik, sempit, rigid
dan dangkal, dengan membimbing untuk berfikir secara luas dan
mendalam, sistematis, bahkan radikal dalam upaya menemukan
esensi suatu permasalahan. Dengan kata lain, filsafat
membimbing manusia untuk berfikir secara sistematis, logis,
integral dan menyeluruh.!

Sedangkan berfikir secara sistematis, logis, integral dan
menyeluruh disebut juga dengan istilah metode, karena arti
metode sebagaimana tersebut dalam Kamus Besar Bahasa
Indonesia (KBBI) adalah: “cara teratur yang digunakan untuk
melaksanakan suatu pekerjaan agar tercapai sesuai dengan yang
dikehendaki; cara kerja yg bersistem untuk memudahkan
pelaksanaan suatu kegiatan guna mencapai tujuan = yg
ditentukan.” Adapun ilmu yang mempelajari bagaimana
menggali metode-metode dan mengaplikasikannya dalam Zs#znbar
(mengeluarkan hukum secara deduktif) hukum Islam adalah ilmu
ushul figh.

Sebagian ulama menyatakan bahwa hubungan antara ushul
figh dengan filsafat dan logika adalah ‘alagah ibtiyajiyyah
manhajiyyah (hubungan kebutuhan metodologis), karena dalil-dalil
dalam ushul al-figh tidak hanya berupa dalil ‘@g/i (al-Qur’an dan
al-Sunnah), tapi juga dalil ‘ag/i (akal sehat). Disamping itu,
memahami dalil-dalil ‘zg/i-pun memerlukan bantuan akal untuk
berfikir dan menyimpulkan, sedangkan ilmu mantik (logika) dan
filsafat adalah ilmu yang berfungsi untuk membimbing dan
mengoptimalkan cara berpikir dan mengambil kesimpulan agar
terhindar dari kesalahan, maka kedua ilmu ini berfungsi sebagai
metode berfikir bagi ushul figh. Makalah ini berusaha

Jan Hendrik Raper, Pengantar Filsafat (Y oyakarta: Kanisius, 1996), 27.

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



Abbas Arfan, Peran dan Pengarnb Filsafat dan1.ogika dalam Metode Istinbat Hukum Islam

menganalisis hubungan tersebut secara kdffah; jelas, utuh dan
menyeluruh, agar didapat pemahaman yang kdffah juga terhadap
kedudukan filasafat dan logika dalam Islam. Agar tidak lagi
terjadi diskriminasi terhadap ilmu filsafat dan logika yang oleh
sebagian orang Islam diangap sebagai ilmu yang haram untuk
dipelajari, terlebih memanfaatkan keduanya.?

Metodologi Istinbat dalam Hukum Islam

Secara umum metode yang dikembangkan ulama untuk
menggali (zs#inbaf) hukum Islam seperti yang dikaji dalam ushul
figh klasik dapat dibedakan menjadi dua bagian besar, yaitu
metode literal (farigah laf¥iyyah) dan metode argumentasi atau
ckstensifikasi  (farigah ma’nawiyyah). Metode literal ditujukan
terhadap teks-teks syariah yang berupa al-Qur’an dan Hadis
untuk mengetahui bagaiman cara lafaz-lafaz kedua sumber itu
menunjukan kepada hukum-hukum yang dimaksudnya. Oleh
karena itu, dasar metode ini adalah analisis lafaz-lataz al-Qut’an
dan Hadis dengan bertitik tolak pada kaidah bahasa Arab. Dalam
metode ini dijelaskan bagaimana cara suatu lafaz syariah
menunjukan makna yang dikehendakinya, bagaimana cara
menyimpulkan makna itu dari kata-kata tersebut dan bagaimana
mengkompromikan berbagai makna yang secara se pintas

2Memang diakui terdapat perbedaan pendapat di kalangan ulama
tentang hukum mempelajari ilmu filsafat (juga logika, karena ia adalah bagian
dari filsafat). Sebagian ulama mengharamkannya secara mutlak, sehingga
filsafat harus ditolak karena sebagai bid‘ah, kafir, gindig, mulbid, haram dan
Majusi. al-Gazali dalam alTabdfut-nya menghitamkan (mengharamkan)
ajaran filsafat secara sistematis dan menyudahi kegiatan filsafat di wilayah
timur Islam. Ibn al-Salah al-Kurdi (w. 643 H/1245 M) dengan tega
mengatakan  bahwa “filsafat merupakan pokok kebodohan dan
penyelewengan, bahkan kebingungan dan kesesatan. Barangsiapa yang
berfilsafat, maka butalah hatinya dari kebajikan syariat suci. Siapa
mempelajarinya, maka diiringi kehinaan, tertutup bagi kebenaran dan
tergoda oleh setan. Para ulama menyelami lautan kebenaran dan bahasan
tanpa ilmu mantik atau filsafat. Barangsiapa berpendapat bahwa kedua ilmu
itu (filsafat dan logika) berfaidah, maka dia telah dibujuk dan ditipu oleh
setan. Para penguasa wajib memecat mereka dari lembaga pengajaran dan
memenjarakannya". Bahkan al-Suyafi mengklaim bahwa ulama telah ijma’
(sepakat) terhadap keharaman filsafat, sebagaimana dinukil Alawi Ibn
Ahmad al-Saqqaf dalam bukunya a/-Fawa'id al-Makkiyyah.

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



T LluMuna, Vol. 19, No. 1 (June) 2015

tampak saling bertentangan. Penulis kitab ushul figh seperti
‘Abd. Wahab Khallaf, Muhammad Abu Zahrah, Ahmad Ibrahim
Bik, Abd. Hamid Hakim (Minangkabau) dan lain-lain, adalah
diantara beberapa ulama muta’akhirin yang menggunakan metode
literal ini dalam kajian ilmu ushul figh dengan memakai metode
pendekatan dan gabungan antara metode (mazhab) a/
Mutakallimin  dan  al-Hanafiyyah, terbukti dengan memasukan
metode istihsan yang jelas-jelas di tentang oleh Imam Shafi’7
sebagai seorang penggagas metode al-Mutakallimin 3, juga
dengan memasukan beberapa metodologi kontradiktif, seperti a/-
‘urfy, masalib mursalah, dan lain-lain.*

Metode ekstensifikasi (argumentasi) yang esensinya adalah
usaha dan upaya untuk memperoleh suatu hukum Islam dengan
cara pemekaran dan perluasan makna suatu teks syariah yang
bersifat eksplisit. Hal ini dilakukan dengan cara menggali
cansalegis (%llat) suatu nash untuk diterapkan pada kasus-kasus
yang serupa yang tidak secara eksplisit termasuk di dalamnya.>
Metode ini oleh kalangan Ahl Sunnah dikenal dengan gzyds. Atau
juga dengan jalan menggali semangat, tujuan dan prinsip umum,
yang terkandung dalam suatu nas untuk diterapkan secara lebih
luas pada masalah lain yang diharapkan mewujudkan
kemaslahatan yang sama,® yang pernah digagas oleh al-Shatibi
dalam kitab ‘“@/-Muwuwafagat” dengan istilah konsep maqasid al-
shari‘ah.

Kedua metode di atas jika diurai akan menjadi tiga
pendekatan analisis yang telah dikembangkan oleh para ulama
ushul figh dalam melakukan kajian hukum, yaitu: (1)

SMustafa Sa‘id al-Khann (w. 2008 M) dalam bukunya a/~Kdfi al-Wafi fi
Ugil al-Figh al-Islami membuat terobosan baru mengenai kecenderungan
aliran dalam ilmu ushul figh. Bila sebelumnya hanya dikenal dua aliran saja,
vaitu al-Mutakallimin dan al-Fugaba atau al-Shafi‘iyyah dan al-Hanafiyyah, al-
Khann membaginya menjadi lima bagian: a~-Mutakalliniin, al-Hanafiyyah, al-
Jam'i (gabungan antara keduvanya), Takbrj al-Furd’ ‘ala al-Usil dan al-
Shatibiyyah (al-Magasidiyyah).

4Abbas Arfan, Geneologi Pluralitas Mazhab dalam Hukum Isiam (Malang:
UIN Malang Press, 2008), 68-9.

SAmir Mwallim and Yusdani, Konfigurasi Pemikiran Hukum Iskam, trans.
Konfigurasi Pemikiran (Yogyakarta: UII Press, 2001), 93.

sIbid., 94.

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



Abbas Arfan, Peran dan Pengarnb Filsafat dan1.ogika dalam Metode Istinbat Hukum Islam

pendekatan melalui kaidah-kaidah kebahasaan (gawd‘id al-lughab),
yakni kaidah-kaidah yang disusun untuk memahami makna
lafaz dalam konteks makna hukumnya; (2) pendekatan melalui
analisis  %/at al-hukm (manhaj ta'lili), yakni kaidah-kaidah untuk
mengkaji posisi hukum dari berbagai kejadian yang tidak
dinyatakan secara eksplisit dalam teks al-Qur'an dan al-Sunnah,
dengan melihat %//at hukum; dan (3) pendekatan melalui analisis
maslahat (manbaj istislahi), yakni kaidah-kaidah untuk mengkaji
posisi hukum dari berbagai kejadian dengan
mempertimbangkan kemaslahatan bagi kehidupan manusia

yang akan ditimbulkan oleh rumusan pemikiran hukumnya itu.”

Pengaruh Filsafat-Logika dalam Pendekatan Kebahasaan

Pendekatan pertama melalui kaidah-kaidah kebahasaan
(qawa‘id al-lughah) ini sangat dipengaruhi ilmu filsafat terutama
ilmu logika yang dipadukan dengan ilmu kaidah bahasa Arab
(karena yang dikaji adalah teks-teks al-Qur’an dan al-Sunnah
yang berbahasa Arab), terutama aliran (mazhab) al-Hanafiyyah
yang memiliki kajian analisis ke-daldlat-an lafaz, yakni analisis
dari segi cara pengungkapan lafaz dalam kaitannya dengan
makna yang dikandung oleh lafaz tersebut. Dalam konteks ini,
ulama  Hanafiyyah  mengklasifikasikannya ~ kepada  empat
metode, yaitu:®
1) ‘Ibarat al-nass; yakni sistem analisis untuk menemukan pesan

hukum dari lafaz dengan melihat pada makna lafaz, sama

ada makna eksplisitnya maupun makna yang lahir dari cara
pengungkapannya serta makna interpretasi yang dapat
dipahami dari perkataan tersebut. Dengan demikian, sistem
analisis 7barat al-nass adalah memahami pesan hukum dari
ungkapan lafaz, baik makna semantiknya secara langsung,
maupun makna hukum yang dapat dipahami melalui
analisis interpretasi terhadap lafaz tersebut.

2) Isyarat al-nass; yaitu sistem analisis makna hukum yang
ditunjukan lafaz bukan melihat pada ungkapannya, dan

"Muhammad Hasbi Umar, Nalar Figh Kontemporer (Jakarta: GP Press,
2007), 254.

8Wahbah al-Zuhayli, Ugzil/ al-Figh al-Islami, vol. 1 (Damascus-Suriah: Dar
al-Fikr, 1996), 202-3.

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



98

Ulmuna, Vol. 19,No. 1 (June) 2015

bukan pula oleh alur kalimatnya, tetapi pada logika yang
ditimbulkannya. ~ Sehubungan dengan posisinya yang
tersembunyi, maka pesan hukum tersebut harus dikaji oleh
mujtahid, melalui analisis mendalam dengan
memperhatikan  muatan-muatan normatif dari logika
ungkapan lafaz secara keseluruhan.

3) Dalalat al-nass; yakni petunjuk lafaz hukum tidak hanya

4)

mengacu kepada sesuatu yang diungkapkan, tetapi juga
menjangkau perbuatan di luar ungkapan lafaz, karena
terdapat kesamaan ‘%/at. Dengan melihat kepada kesamaan
%llat tersebut, jumhur uiama, selain Abu Hanifah, menyebut
sistem analisis ini dengan istilah "wafhim muwafagah", yang
mereka bagi kepada dua kategori, yaitu: pertama, fabwad al-
khitab, jika perbuatan di luar ungkapan nas itu lebih kuat
%ilatnya dari objek yang diungkapkan nas; dan kedua, /ahn
al-khbitab, jika kekuatan %i/atnya sama. Pendekatan analisis
dengan menggunakan metode dalalat al-nass atau mafhim
mmwafagah ini adalah termasuk metode analogis logika,
yakni menganalogikan kejadian di luar ungkapan nas, pada
objek yang diungkapkan oleh nas, dengan melihat pada
kesamaan %/at antara kedua kejadian atau perbuatan
tersebut. Jika keduanya memiliki kesamaan ‘7/at, maka
keduanya juga patut memiliki kesamaan hukum.

Daldlat al-igtida’; yakni sistem analisis makna hukum dari
lafaz dengan mengkaji penggalan kata yang tersembunyi
dalam komposisi kalimatnya, namun ditunjukan oleh
susunan kalimat itu sendiri, sehingga kalimat tersebut
menjadi lebih dapat dipahami pesan hukumnya secara
benar, jika penggalan kata itu telah ditemukan, melalui
analisis tersebut. Metode analisis dalam pendekatan daldlat
al-igtida ini adalah logika semantik, yakni melihat kemestian
susunan kalimat yang tersusun sempurna secara gramatika,
namun belum sempurna dalam merefleksikan makna.
Tugas mujtahid dalam konteks ini adalah memastikan
penggalan kata yang tersembunyi dalam komposisi
kalimatnya itu, dengan melihat pada keharusan komposisi
kalimat sesuai dengan pesan hukum dari kalimat tersebut.

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



Abbas Arfan, Peran dan Pengarnb Filsafat dan1.ogika dalam Metode Istinbat Hukum Islam

Pengaruh Filsafat-Logika dalam Pendekatan Analisis T/at
Hukum

Begitu juga pendekatan kedua; pendekatan melalui analisis
‘lat hukum (%at al-hukm) -yang dikenal dengan istilah mwanha
ta‘lili- tidak luput dari pengaruh ilmu filsafat dan logika.
Manhaj ta'lili adalah analisis hukum dengan melihat kesamaan
%llat atau nilai-nilai substansial dari persoalan aktual tersebut
dengan kejadian yang telah diungkapkan oleh nas. Metodologi
yang telah dikembangkan oleh para ulama dalam corak analisis
ini tersebut adalah gzyds dan #szzhsan. Akan tetapi yang paling kuat
pengaruh ilmu filsafat dan logika adalah metode #s#znbar hukum
yang disebut gzyas.

Qiyas merupakan metode ijtihad yang mendapatkan prioritas
utama yang digunakan oleh mujtahid, karena g¢/yas merupakan
metode ijtthad yang amat jelas dan akurat. Hampir semua kitab
ushul figh membahas dalil gzyas dan persoalan “Zlarnya. Secara
etimologi, kata g¢/yas berarti ukuran dan persaman,’ yakni
mengetahui ukuran sesuatu dengan menghubungkannya pada
yang lain dan menyatakan sesuatu dengan sesuatu yang lain.
Sedangkan dilihat dari segi terminologi, yang biasa digunakan
oleh para ulama #gi/ adalah “menghubungkan sesuatu yang
belum dinyatakan ketentuan hukumnya oleh nas kepada sesuatu
yang sudah dinyatakan ketentuan hukumnya oleh nas karena
keduanya memiliki kesamaan %//az hukum”. Menurut ‘Abd Al--
Hakim ‘Abd al-Rahman, g¢7yas adalah “membawa sesuatu yang
belum diketahui kedudukan hukumnya pada sesuatu yang sudah
diketahui hukumnya rnelalui nas, dalam rangka menetapkan atau
menafikan hukum untuk kejadian tersebut, karena ada yang
mempersatukan antara keduanya berupa sifat-sifat yang dimiliki
oleh keduanya™.10

Penggunaan kata 'membawa' (ham/) dalam definisi di atas
dimaksudkan wuntuk lebih mempertegas sifat giyas  yang
menetapkan suatu hukum untuk sesuatu kejadian atau keadaan,
dengan ketetapan hukum kejadian atau keadaan lain yang telah

9Sha‘ban Muhammad Isma‘ll, Dirdsat Haw! al-ljma’ wa al-Qiyas (Cairo-
Mesit: Maktabah al-Nahdah al-Mistiyyah, t.th.), 153.
WUmar, Nalar Figh, 72-3.

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



R0 Llumuna, Vol. 19,No. 1 (June) 2015

dinyatakan ketetapan hukumnya oleh nas. Inilah hakikat gsyas,
yang prosedur kajiannya senantiasa melibatkan nas dalam
menetapkan hukum untuk berbagai kejadian aktual, sejauh
memiliki kesamaan ‘7//ar antara kejadian tersebut dengan objek
kejadian atau perbuatan yang dikemukakan langsung oleh nas.!!

Pengetian giyas semacam ini adalah gzyas dalam pemahaman
Shaf't dan setelahnya, sedangkan g/yas sebelum Shafi’l hanya
digunakan untuk menunjukan kesamaan dua kasus yang
serupa yang dimulai dengan penggunaan pendapat rasio
pribadi (ra’y) dalam kasus-kasus yang tidak ada nasnya.
Pengertian giyas setelah Shafi’T memuat empat unsur yang
menjadi bangunannya, yaitu: (1) a/far’ (kasus baru atau cabang),
(2) al-as/ (kasus asli yang ada dalam nas), (3) a/-%/lat (ratio legis),
yaitu alasan serupa antara a/-as/ dan far’ yang berupa sifat umum
yang terdapat pada keduanya, dan (4) a/-bukm, yaitu hukum yang
dipergunakan giyas untuk memperluas hukum dari asal ke far’
atau norma hukum yang dinisbatkan kepada kasus baru yang
ditransfer dari kasus lama ke kasus baru karena kesamaan antara
kedua kasus.!?

Penemuan %/at hukum (masalik al-illah) dalam sebuah
kasus yang terdapat dalam teks secara garis besar dapat
dilakukan dengan dua metode, yaitu: (1) sah (valid), yakni
metode-metode yang keabsahannya diakui oleh para fugaha, dan
2) dugaan (probable) atau %anniyyah atau mutawabbamah, yang
keabsahannya masih bersifat dugaan dan kemungkinan. Metode
yang pertama terbagi menjadi dua yaitu zimza ‘ (consensus) dan nas (the
text). Sedangkan nas terbagi menjadi dua lagi, yaitu nas yang
eksplisit (sarih) dan implisit (zmd wa tanbih).'3 Sementara itu,
metode yang kedua yang bersifat dugaan ada lima, yaitu:
munasabah (kesesuaian), shabh (keserupan), tard atau taradi
(kebersamaan atau kebetulan), dawran (perputaran), juga disebut

1]bid.

12Abu Zahrah, Uil al-Figh (Mesir: Dar al-Fikr al-‘Arabi, 1990), 351.

Sementara sebagian ulama ada yang membagi masilik al-llah menjadi
tiga bagian besar, yaitu: 7) atNas, 2) al-Iima‘ dan 3) al-Mundsabah atau lebh
jelas lagi dengan al-Sabr wa al-Tagsim. Ada juga yang langsung membaginya
secara rinci menjadi 9 (sembilan), yaitw: 7) a~-Nas, 2) al-Ijma’, 3) al-Ima’, 4) al-
Sabr wa al-Tagsim, 5) al-Mundsabab, 6)al-Shabh, 7) al-Tard, 8) al-Dawran, dan 9)
Tangih al-Manat. al-Zubayli, Usil al-Figh, 6671-95.

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



Abbas Arfan, Peran dan Pengarnb Filsafat dan Logika dalam Metode Istinbat Hukum Islam AU

tard wa ‘aks (kebersamaan dan kespesifikan) dan sabr wa tagsim
(penyelidikan dan klasifikasi).#

Selain metode tersebut, masih ada perdebatan di kalangan
ulama tentang jumlah dan jenis lainnya. Misalnya, sebagian
fugaha menganggap metode fangih al-manat (pembersihan dan
dasar ketetapan hukum), 7ahqiq al-manat (verifikasi atau realisasi
dasar ketetapan hukum) dan takbriyj al-manat (pengambilan dasar
ketetepan hukum) dapat digunakan sebagai metode penetapan
“%lla. Namun ketiga metode ini ditolak oleh al-Gazali dan al-
Amidi sebagai masalik al-'illah, tetapi keduanya memasukannya
dalam ztihad fi al-illah (ijtihad dalam mencari %//a).

Metode fard wa ‘aks (kebersamaan dan kespesifikan) sering
digunakan al-Amidi dan Ibn al-Hajib yang dalam istilah ushul
tigh lebih dikenal dengan istilah dawran (rotation), yaitu apabila
ada kualitas hukum tertentu, maka hukum juga ada bersamaan
dengannya (kualitas hukum), dan jika kualiatas  hukum
tersebut tidak ada, maka hukum pun tidak ada. Misalnya,
diperbolehkan meminum jus anggur selama tidak
memabukkan dan tidak diperbolehkan jika memabukkan,
dan juga dibolehkan jika ia berubah menjadi cuka. Selanjutnya,
metode as-sabr wa al-tagsim (penyelidikan dan klasifikasi, yaitu
metode klasifikasi dan eliminasi secara berturut-turut. Metode
ini menyortir semua alasan yang dianggap kandidat dan
dengan proses eliminasi berturut-turut, akan sampai pada
sebuah alasan yang tetap. Misalnya, roti tidak menjadi objek

UMetode al-sabr wa al-tagsim artinya mengukur atau menguji beberapa
sifat yang terdapat dalam suatu hukum dan kemudian memilih semua
kemungkinan yang dianggap ‘%at hukum setelah menghimpun sifat-sifat
yang patut dijadikan “ %/at. Metode mundsabah artinya mencari kesusaian antara
sifat atau sebab hukum dengan kasus hukum dalam rangka menciptakan
kebaikan dan menolak kerusakan. Metode fard artinya mencari sifat yang
sesuai dengan ketetapan hukum atau ketatapan hukum ada bersamaan
dengan sifat atau %/t dalam semua kasus, kecuali dalam hal-hal yang
diprdebatkan. Metode shabh yaitu menyamakan sesuatu kepada yang lain
karena keserupaan bentuknya, merupakan gpas berdasarkan keserupaan
dalam makna, merupakan kualitas yang menyerupai ‘ %/at. Metode dawrdn
maksudnya tetapnya hukum karena adanya sifat tertentu dan tidak adanya
sifat tersebut menetapkan pula tidak adanya hukum. Isma‘l, Dirdsat Hawi,
225-46. 225-246.

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



PR Ulumuna, Vol. 19,No. 1 (June) 2015

transaksi yang berbau riba. Menurut mazhab Shafi'T ada tiga
alasan larangan yang mungkin, yaitu: dapat ditakar dengan
timbangan, dapat ditakar dengan isi dan dapat dimakan. Akan
tetapi, roti dikatakan tidak dapat dijual dengan timbangan dan
tidak dapat dijual dengan isi sehingga yang tersisa adalah alasan
dapat dimakan.!>

Kalau begitu, metode as-sabr wa al-tagsim ini dalam logika
disebut juga dengan proposisi bersyarat yang terpisah (a/~shart al-
munfasil), sejenis silogisme yang digunakan untuk menemukan
sebab-sebab rasional (%lab aqliyyah) dalam persoalan rasional
(ma’qulat), karena al-qadiyyah al-shartiyyah al-munfasilah (proposisi
kondisional disjunktif) adalah proposisi yang berisi pernyataan
alternatift  yang menghubungkan kedua bagian dengan kata
penghubung opsi seperti “atau”.10 Artinya, dari dua proposisi yang
saling terkait satu dan yang lain sebagai dua alternatif atau
pemisah yang saling meniadakan satu sama lainnya.

Berdasarkan cara-cara penemuan ‘%/at hukum dalam gsyds
di atas, maka kita dapat menganalisa lebih jauh lagi. Sistem
berfikir “%/Jat sangat erat kaitannya dengan sistem logika
Aristoteles maupun Stoic. Sistem penemuan ‘ %/at dengan shabh
sangat terpengaruh oleh model silogisme Aristoteles (yang
kadang disebut dengan istilah gzyas ‘agli atau qiyas mantiqi).
Misalnya, Shafi’i menegaskan bahwa mengusap tangan dengan
debu dalam tayammum adalah sampai sikut berdasarkan
analogi membasuh tangan dalam berwudu, walaupun ayat
tayammum (al-Maidah: 6) tidak menyebut sampai siku.!l” Apabila

15\Wael B. Hallaq, Se¢arah Teori Hukum Islam (Jakarta: Rajawali Pres,
2000), 133-6.

\6Zainun Kamal, Ibn Taimiyah 1V ersus Para Filosof: Polemik 1.ogika (Jakarta:
Rajawali Pers, 2000), 28.

17“Hai orang-orang yang beriman, apabila kamu hendak mengerjakan
shalat, Maka basuhlah mukamu dan tanganmu sampai dengan siku, dan
sapulah kepalamu dan (basuh) kakimu sampai dengan kedua mata kaki, dan
jika kamu junub Maka mandilah, dan jika kamu sakit atau dalam perjalanan
atau kembali dari tempat buang air (kakus) atau menyentuh perempuan, lalu
kamu tidak memperoleh air, Maka bertayammumlah dengan tanah yang baik
(bersih); sapulah mukamu dan tanganmu dengan tanah itu. Allah tidak
hendak menyulitkan kamu, tetapi Dia hendak membersihkan kamu dan
menyempurnakan nikmat-Nya bagimu, supaya kamu bersyukur.”

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



Abbas Arfan, Peran dan Pengarnb Filsafat dan1.ogika dalam Metode Istinbat Hukum Islam

demikian, dapat disusun silogisme dengan gambaran sebagai
berikut:

Premis mayor :  Membasuh tangan dengan air dalam wudu sampai siku

Premis minor : Tayammum adalah pengganti wudu dalam kondisi
tertentu

Middle term  : Thaharah (bersuci)

Kesimpulan : Mengusap tangan dengan debu dalam tayammum harus

juga sampai siku

Sebagai kesimpulan, Shafi't membuktikan berdasarkan gzyas
shabh bahwa mengusap tangan dalam tayammum adalah sampai
siku. Struktur g¢syas tersebut menunjukan bahwa ia memiliki
kesamaan dengan silogisme Aistoteles, sekalipun tidak dapat
dibuktikan secara pasti bahwa para fuqaha meminjam dari
sana. Sesuatu yang permanen dalam logika g¢/yas adalah
komposisi yang sama dengan fungsi yang sama pula seperti
terdapat dalam komposisi Aristoteles, sedangkan yang berubah
adalah kebutuhan akan premis mayor yang bersumber dari
sesuatu yang lebih “suci” dalam pengertian sumber.

Tidak hanya itu, logika wushul figh terutama giyas tidak
hanya mengakses pada logika Aristoteles, lebih jauh lagi ia lebih
banyak bersinggungan dengan logika Stoik.'® Hal ini dapat
dibuktikan dengan penggunaan  conditional  senternce “‘jika...maka...”
yang terdapat dalam, terutama, penemuan %/at dengan metode
tard wa ‘aks atan dawran, seperti kaidah ¢ %lat yang terkenal: “jika
ada kualitas hukum maka ada hukum dan jika tidak ada kualitas
hukum maka tidak ada hukum.” (Lee 513 g5 alle aa 50 aSall),

18] .ogika Stoic atau juga sering disebut sebagai logika mazhab Stoa
adalah logika model silogisme hipotesis dan disjungtif. Yang disebutkan
pertama, bergumul dengan penalaran-penalaran abstrak yang bersifat
mungkin, jika, memakai pernyataan “jika-maka”, atau kombinasi
pernyataan “jika-maka” dan pernyataan katagoss. Sedangkan yang disebutkan
terakhir, yang dalam uraian kuno tentang silogisme, pembedaan dibuat
diantara arti lemah “entah-atau” (sering disebut alternative) dan arti kuat
(sering disebut disjungtif). Kedua logika ini telah terkonsep dalam logika
Stoik. Berbeda dengan logika Aristoteles yang menggunakan silogisme
katagorik yaitu silogisme yang semua proposisinya katagotik (a/-Qadiyyah al-
Hamliyyah).

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



VR Llumuna, Vol. 19,No. 1 (June) 2015

Hal ini juga diperkuat dengan penelitian Josef van Ess,!? ia
mengatakan: “jika diproyeksikan ke dalam ide Stoik, maka
model dawran ini tidak lebih dari kreteria validitas klausa bersyarat
dan mungkin sebanding dengan logika materil pada masa
Hellenistik.”?9 Sementara itu, silogisme disjungtif ditemukan
dalam logika Stoik seperti juga silogisme hipotesis. Dengan
demikian, logika gzyas telah mengalami pembauran antara logika
Aristoteles dan logika Stoik, namun dari penjelasan tentang
penemuan ‘%/at hukum, logika Stoik lebih mendominasi dari
logika Aristoteles.

Bahkan dalam sebuah penelitian terungkap data bahwa dari
9 (sembilan) masalik al-7llah di atas itu beberapa di antaranya
mirip dengan 5 (lima) metode yang ada ilmu logika pada bagian
penyimpulan kausal. Karena dalam ilmu logika ada pembahasan
yang disebut “penalaran tidak langsung proposisi kategoris” yang
dalam kitab mantik di sebut dengan “@/-istintaj/ al-istidlal ghayr al-
Mubashir” yang juga sering di singkat dengan sebutan a/-giyas.
Kajian gsyas dalam ilmu logika di bagi 3 (tiga), yaitu: (1) induksi
(al-istigra’s), (2) deduksi (al-mantiqi/ al-giyasi/ al-istinbati), dan (3)
penyimpulan kausal (a/-tamthilz). *!

YEss Josef Van, "The Logical Structure of Islamic Theology," in An
Antology of Islamic Studies, ed. Issa J. Boullata (McGill: Institute of Islamic
Studies McGill University, 1970), 40.

2Periode Helenestik adalah periode kedua dari sejarak kawasan yang
berbahasa Yunani. Yaitu periode kekuasaan Makedonia yang sisa-sisa
terakhirnya terhapuskan oleh aneksasi Romawi terhadap Mesir sesudah
kematian Kleopatra. Pada periode ini dalam bidang filsafat menyaksikan
kelahiran mazhab Epikurean dan Stoa, serta tampilnya Skeptisisme sebagai
ajaran yang telah terumuskan secara definitive.

2Kemudian penyimpulan kausal ini memiliki 5 (ima) metode, yaitu: 1)
Tarigat  al-Ittifag (Method of Agreement), yaitu: metode persesuaian atau
persamaan. Yakni jika dua peristiwa atau lebih dati suatu gejala tertentu
memilki satu faktor yang sama, maka faktor tersebut dapat dianggap sebagai
sebab dari gejalal itu, 2) Tarigat al-Lkbtilaf (Method of Difference), yaitu: metode
perbedaan. Yakni jika terdapat dua peristiwa, yang satu berkaitan dengan
satu gejala tertentu dan yang lain tidak, sedangkan pada peristiwa yang satu
terdapat sebuah unsur dan pada peristiwa yang lain tidak terdapat, maka
unsur itulah yang merupakan sebab dari gejala tersebut, 3) Tarigat al-Jam* bayn
al-Ittifaq wa al-lkbtilaf (Joint Method of Agreement and Difference ), yaitu metode
gabungan persesuaian dan perbedaan. Yakni jika di dalam dua peristiwa atau
lebih terjadi gejala tertentu yang mempunyal satu unsur yang sama,

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



Abbas Arfan, Peran dan Pengarnh Filsafat dan Logika dalam Metode Istinbat Hukum Islam KR

Kemiripan itu adalah antara lain: metode a/-ard menyerupai
tarigat al-ittifag. Sedangkan metode al-‘aks menyerupal tarigat al-
ikbtilaf. Adapun metode al-dawran (al-tard wa al-‘aks) menyerupai
tarigat al-jam" bayn al-ittifaq wa al-ikbtilaf dan metode al-sabr wa al-
tagsim dan tanqih al-manat menyerupal tariqat al-bawagqi.??

Walaupun banyak persamaan antara gsyas ushul figh dengan
qiyas logika Aristoteles, bukan berarti tidak ada perbedaan antara
keduanya. Ada beberapa perbedaan antara keduanya dari
beberapa aspek yang antara lain dari aspek fungsi, premis
(muqaddimabh), makna had (definisi/batasan) dan tujuan.

Perbedaan antara keduanya dari aspek fungsi adalah gzyas
ushul figh berfungsi $az (dugaan) dan zb#mal (kemungkinan),
sedangkan  ¢gzyas logika Aristoteles berfungsi yakin dan
pasti.”Namun sebagian ulama menolak pendapat yang
menyatakan bahwa gzyas ushul figh berfungsi ez (dugaan) dan
thtimal (kemungkinan), karena gsyas ushul figh ada yang berfungsi
dugaan dan ada yang berfungsi yakin.?*

Perbedaan antara keduanya dari aspek premis adalah gzyas
logika Aristoteles berdiri atas dua premis (mayor dan minor)
dengan bantuan a/-Hads (intuitif) dalam mengetahui keduanya.
Sedangkan ¢zyas ushul figh berdiri atas satu premis dengan

sedangkan di dalam dua atau lebih tidak terjadi gejala tertentu dan tidak
mempunyai persamaan kecuali tidak adanya unsur itu, maka unsur yang yang
semata-mata membuat dua peristiwa itu berbeda merupakan akibat atau
sebab dari gejala tersebut, 4) Tarigat al-Bawaqgi (Method of Residues), yaitu
metode sisa. Yakni terdapat beberapa gejala sebab akibat dari beberpa faktor
dan dengan pengurangan faktor dapat mengurangi gejala tersbut, maka sisa
dari gejala itu merupakan akibat dari sebab-sebab selebihnya, dan 5) Tarigat
al-Taghayynr ~ al-Nisbi  (Method — of  Concomitant V ariations), yaitu metode
perubahan seiring. Yakni di antara dua peristiwa akan berubah jika adanya
perubahan unsur peristiwa kedua dan sebaliknya unsur peristiwa kedua tidak
mengalami perubahan jika unsur pada peristiwa pertama tidak berubah,
maka dua unsur dalam dua peristiwa tersebut berhubungan sebagai sebab
akibat. Baca: al-Sanust Ahmad al-Tayyib, a~Istigra wa Atharub fi al-Qawa‘d al-
Ugitliyyah wa al-Fighiyyah: Dirdsah Nagariyyah Tatbigiyyah (Riyad-KSA: Dar al-
Tadmuriyyah, 2008), 90-3.

2] bid., 95.

LAl Abd al-Fattah al-Magribi, Dirasat ‘Agliyyah wa Rabiyyab fi al-Falsafah
al-Islamiyyah (Cairo: Maktabah Wahbah 1995), 70.

2al-Tayyib, alIstigra wa Atharub, 101.

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



JRiIQ Ulumunz, Vol. 19,No. 1 (June) 2015

bantuan nas (wahyu) dalam mengetauhi satu premis tersebut,
karena memang g¢zyds ushul figh tidak hanya menggunakan dalil
akal, tapi juga dalil ‘ag/i (sam ‘Gyyah atau wahyu). Dari aspek makna
had juga terdapat perbedaan antara keduanya. Makna had dalam
logika Aristoteles adalah “sebuah kulliyat (generalitas) yang bisa
sampal kepadanya dengan cara induktif’, maka Jlad adalah
mu‘arrif (pengenal) terhadap sebuah esensi zat. Sedangkan Jad
dalam pandangan wulama ushul figh adalah sebagai pembeda
antara mabdnd (suatu zat yang telah dibatasi) dengan zat lain.?

Sedangkan dari aspek tujuan, gsiyas logika Aristoteles hanya
bertujuan menemukan burban atau bukti atas sesuatu yang sudah
diketahui sebelumnya dan tidak bertujuan menemukan sesuatu
hakikat yang baru. Adapun g¢iyas ushul figh bertujuan untuk
menemukan sesuatu hakikat yang baru, yaitu berupa hukum
baru?® (hukum far).

Walau ada persamaan dan perbedaan antara antara gzyds
ushul figh atau yang serting disebut ulama dengan gzyas (saja)
dengan giyas logika Aristoteles atau yang sering disebut dengan
logika Aristoteles, tetap saja keduanya pada hakikatnya adalah
suatu model nalar (cara berpikir) deduktif, karena pada dasarnya
qiyas merupakan salah satu bentuk cara berpikir logis yang
dinyatakan secara verbal. Kemudian digunakan sebagai cara kerja
dalam memecahkan masalah hukum, sebagaimana tercermin
dalam rukunnya, yaitw: al-asl, al-far’, al-illah, dan hukm al-asl.
Prosedur kerja ini disusun secara deduktif. Pernyataan pertama
adalah a/-ag/, sebagai wadah hukum yang ditetapkan melalui nas.
Pernyataan kedua adalah a/far’, sebagai perkara yang akan
ditentukan kedudukan hukumnya. Pernyataan ketiga adalah a/-
%llah, sebagai alasan untuk menentukan kedudukan hukum a/-far’.
Pernyataan keempat adalah hukm al-asl, sebagai hukum “baru”
yang ditetapkan terhadap a/-far’.

Hal itu menunjukkan diberlakukannya oleh para ulama cara
berpikir deduktif dalam menemukan hukum (Zstznbat al-hukm)
tentang sesuatu keadaan atau perbuatan mukallaf. Pernyataan
yang terdapat dalam a/-%//ah merupakan unsur yang menyamakan
(common denominator) antara al-as/ dengan al-far’, sehingga dapat

2al-Magribi, Dirasat ‘Aqliyyah, 70.
2]bid., 71.

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



Abbas Arfan, Peran dan Pengaruh Filsafat dan 1ogika dalam Metode Istinbat Hukum Isian: (ONA

ditentukan bukm al-far’. Ciri yang melekat dalam cara kerja gzyas
dan logika Aristoteles pada umumnya (verbal maupun simbolis),
ialah mencari “titik temu”.

Qiyas memang digolongkan oleh sebagian besar ulama
sebagai salah satu dari empat dalil hukum yang telah disepakati
di kalangan mazhab Sunni, namun dalil hukum berupa ayat al-
Qur’an, teks hadis, dan ijma‘ adalah hakikatnya berisi material
(dalil) hukum, atau dalil hukum sub-stantif, yang pada umumnya
berisi perkataan (gaw/ Allah, qaw! Rasil, dan qawl ‘wlama).
Sementara itu, g¢iyas hakikatnya berisi prosedur kerja untuk
menemukan dan menetapkan hukum yang dirujuk dari al-Qur’an
(ayat) dan al-Sunnah (teks Hadis) atau dari teks kaidah wugiliyyah
atau kaidah fighiyyah.

Oleh karena itu, giyas menempati kedudukan sebagai rujukan
atau dalil metodologis, sebagaimana metode analogis untuk
menafsirkan  teks hukum (rechtsanalogische  interpretatie) dalam
sistem hukum FEropa Barat, yang dalam berbagai hal dianut
dalam sistem hukum (nasional) Indonesia. Ini adalah upaya nalar
deduktif dari sebuah teks dalam undang-undang (UU) positif
sebuah negara terhadap sebuah persoalan hukum dengan cara
menafsirkan  sebuah teks UU positif untuk kemudian
mengaplikasikannya secara deduktif dalam sebuah kasus
hukum.?” Qsyas menggunakan dasar-dasar logika deduktif, yang
secara umum tercermin dalam paradigma ushul figh. “Garis”
yang menghubungkan dua “tittk” -dua konsep dasar dalam
matematika (logika deduktif simbolis)- antara (“titik”) sistem
hukum Islam dengan (“titik”) sistem hukum Barat dapat
dihubungkan (oleh “garis”), sebagaimana dapat disimpulkan dari
pandangan beberapa pakar, seperti Mahdi Fadl Allah?8, ‘Ali Abd
al-Fattah al-Maghribi®®, Abd al-Karim al-As’ad®, ‘Ali Sami al-

Z7Artinya, sebuah ketetapan hukum bisa diambil dan ditetapkan (Zstinbat
al-hukm) dengan cara nalar deduktf (g7yds) melalui teks-teks al-Qur’an, al-
Sunnah, Ijma’ Ulama (yurisprodensi dari pendapat ulama atau hakim
sebelumnya), a/-Qawai’id al-Ugitliyyah, al-Qawa'id al-Fighiyyah dan al-Qawanin al-
Wad%yyah (Undang-Undang Positif).

BDalam bukunya, Mahdi Fadl Allah, a/-Ijtibad wa al-Mantiq al-Fighi fi al-
Isiam (Baerut: Dar al-Tali‘ah, 1987).

YDalam bukunya: al-Magribi, Dirasat ‘Agliyyabh,

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



UKy Llumuna, Vol. 19,No. 1 (June) 2015

Nashar3' dan lain-lain yang menyatakan bahwa ilmu mantik shar7
(q7yas) dalam ushul figh identik dengan ilmu logika atau paling
tidak ia telah mengadaptasi dari ilmu logika Aristoteles.

Peran ushul figh dalam penetapan hukum-hukum figh tidak
terlepas dari ketokohan Imam Shafi’i, peletak dasar dasar ilmu
ini. Kemiripan ushul figh dengan logika dapat dibaca dari
statemen Fakhruddin al-Razi yang menyamakan Shafil dengan
Aristoteles. Jasa besar Shafil sebenarnya terletak pada
keberhasilannya mentransfomasikan ushul figh menjadi sebuah
disiplin ilmu. Ada pula yang menyamakannya dengan Descartes.
Kalau Descartes meletakkan dasar epistemologi pemikiran Barat,
Shafi'T meletakkan pondasi pemikiran Islam.

Catatan Akhir

Dari uraian di atas dapat disimpulkan bahwa kuatnya peran
dan pengaruh ilmu filsafat dan logika dalam metode istinbat
hukum Islam dalam ilmu ushul figh adalah karena sangat erat
dan mendasarnya hubungan antara ushul figh dengan ilmu
filsafat dan logika, yakni sebuah hubungan metodologis. Hal itu
dikarenakan dalam ushul figh ada penggunaan dalil ‘ag/; (akal)
disamping dalil ‘@g/i (Qur’an dan Sunnah) sebagai dua sumber
hukum Islam yang global. Sedangkan memfungsikan akal (nalar)
untuk menganalisis sesuatu atau upaya mencari alasannya dikenal
dua metode umum (global) dalam ilmu logika (wantig), yaitu
deduktif dan induktif. Logika adalah ilmu yang mempelajari cara
memberi alasan, karena cara memberi alasan adalah dengan
berpikir tentang berpikir. Secara lebih luas logik adalah studi
tentang operasional memberi alasan, dengan mengamati fakta-
fakta, mengumpukan bukti-bukti dan mengambil kesimpulan
yang wajar, maka cara menarik kesimpulan dengan berpikir
secara valid dinamakan berpikir logis.

Cara di sini adalah maksudnya metode. Beberapa cara nalar
adalah beberapa metode nalar yang dengannya bisa dicapai apa
yang dituju. Metode-metode ini semuanya dipinjam dari logika.

3Dalam bukunya: Abd al -Karim al-As’ad, Bayn al-Nabw wa al-Mantiq wa
Ulsim al-S hari'ah (Riyad-KSA: Dar al-‘Ulum, 1983).

S1Dalam bukunya: ‘Ali Sami al-Nashar, Manabij al-Babt Ind Mufakkiri al-
Islam (Bairut: Dar al-Nahdah al-‘Arabiyyah, 1984).

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



Abbas Arfan, Peran dan Pengaruh Filsafat dan 1ogika dalam Metode Istinbat Hukum Isian: (KON

Jika pengetahuan merupakan konsepsi atau konfirmasi, maka
demikian juga sesuatu yang diketahui. Jika merupakan konsepsi
berarti ia adalah m#u‘arif (pengenal) dan jika merupakan
konfirmasi berarti ia adalah dalil, baik bersifat dugaan (Zanni)
atau pasti (gat%). Terkadang ia dikhususkan pada dalil ¢gaf7 dan
dalam keadaan demikian dalil $amni disebut indikasi. Bisa juga
khusus pada sesuatu yang berasal dari akibat ke sebab,
sedangkan sebaliknya disebut 727/, yakni perpindahan dari sebab
ke akibat. Adalah jelas bahwa konfirmasi dari ulama-ulama
terdahulu bukanlah hukum, tetapi semata-mata dalil terhadap
konsepsi, yakni sesuatu yang merealisasikan konsepsi. Jika
menurut keyakinan, dalil bisa berupa dugaan atau pasti, maka
menurut petunjuk ia bisa berupa pembuktian petunjuk atau
pembuktian sebab. Dalam konsepsi para ulama dahulu tentang
cara-cara nalar terlihat jelas dominasi teori logika dan teori ilmu,
terlebih ketika diterimanya pembagian dalam logika menjadi
“konsepsi” dan “konfirmasi”’, bahwa konsepsi diperoleh melalui
batasan, sedangkan konfirmasi melalui pembuktian.3?

Daftar Pustaka

al-As’ad, Abd al -Karim. Bayn al-Nabw wa al-Mantiq wa ‘Uldim al-
Shari’ah. Riyad-KSA: Dar al-‘Ulum, 1983.

al-Magribi, Alt Abd al-Fattah. Dirasat ‘Agliyyah wa Ribiyyah fi al-
Falsafah al-Islamiyyah. Cairo: Maktabah Wahbah 1995.

al-Nashar, ‘Ali Sami. Manahij al-Baht ‘Tnd Mufakkiri al-Iskin.
Bairut: Dar al-Nahdah al-‘Arabiyyah, 1984.

al-Tayyib, al-Sanust Ahmad. al-Istigra wa Atharub fi al-Qawa‘id al-
Usiliyyah wa  al-Fighiyyah: Dirasah Nazariyyah Tatbigiyyah.
Riyad-KSA: Dar al-Tadmuriyyah, 2008.

al-Zuhayli, Wahbah. Ussi/ al-Figh al-Islami. Vol. 1. Damascus-
Suriah: Dar al-Fikr, 1996.

Arfan, Abbas. Geneologi Pluralitas Mazhab dalam Hukum Islam.
Malang: UIN Malang Press, 2008.

Fadl Allah, Mahdt. alljtihad wa al-Mantiq al-Fight fi al-Isiam.
Baerut: Dar al-Tali‘ah, 1987.

2Hasan Hanafl, Dari Akidah ke Revolusi: Sikap Kita Terbadap Tradisi
Lama, trans. Asep Usman Ismail (Jakarta: Paramadina, 2003), 172.

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



yRRO) Llumunza, Vol. 19,No. 1 (June) 2015

Hallaq, Wael B. S¢arah Teori Hukum Islam. Jakarta: Rajawali Pres,
2000.

Hanafi, Hasan. Dari Akidah ke Revolusi: Sikap Kita Terhadap
Tradisi Lama. Translated by Asep Usman Ismail. Jakarta:
Paramadina, 2003.

Isma‘ql, Sha‘ban Muhammad. Dirasat Haw! al-ljma’ wa al-Qiyas.
Cairo-Mesir: Maktabah al-Nahdah al-Misriyyah, t.th.

Kamal, Zainun. Ibn Taimiyah Versus Para Filosof: Polemik 1ogika.
Jakarta: Rajawali Pers, 2006.

Mv’allim, Amir and Yusdani. Konfigurasi Pemikiran Hukum Isiam.
Translated by Konfigurasi Pemikiran. Yogyakarta: UII Press,
2001.

Raper, Jan Hendrik. Pengantar Filsafat. Yoyakarta: Kanisius, 1996.

Umar, Muhammad Hasbi. Nalar Figh Kontemporer. Jakarta: GP
Press, 2007.

Van, Ess Josef. "The Logical Structure of Islamic Theology." In
An Antology of Islamic Studies, edited by Issa J. Boullata.
McGill: Institute of Islamic Studies McGill University, 1970.

Zahrah, Abu. Usil al-Figh. Mesir: Dar al-Fikr al-‘Arabi, 1990.

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



