


 

i 

 DAFTAR ISI 

 
 
 
PEDOMAN TRANSLITERASI 

 231-258  Jajang A Rohmana 
“Tasawuf Sunda dalam Naskah Asmarandana  

  Ngagurit Kaburu Burit (OR. 7876)” 

 259-274  Mashadi 
“Konteks dan Corak Mistisisme Islam  

  dalam Tradisi Keagamaan Masyarakat Gorontalo” 

 275-302  Ade Fakih Kurniawan 
“Konsep Tajalli „Abd al-Lāh ibn „Abd al-Qahhār  

  al-Bantanī dan Posisinya dalam Diskursus  
  Wujūdiyyah di Nusantara” 

 303-322  Damanhuri 
“„Umdah al-Muhtājīn: 

  Rujukan Tarekat Syattariyah Nusantara” 

 323-346  Munawir Haris 
“Spiritualitas Islam dalam Trilogi Kosmos” 

 347-358  Hans Abdiel Harmakaputra 
  “Becoming a Perfect Human:  

  Ibn ʽArabī‟s Thoughts and Its Spiritual Legacy” 

 359-386  Sulaiman Al-Kumayi 
“Konsep Sufisme „Shakhs-i Manevi dan Hizmet‟  

  Muhammad Fethullah Gülen” 

 387-420  Media Zainul Bahri 
“Gagasan Pluralisme Agama 
pada Kaum Teosofi Indonesia (1901-1933)” 

 421-440  Lalu Supriadi 
“Studi Komparatif Pemikiran Tasawuf  

  al-Ghazali dan Ibn Taimiyah” 

LAMPIRAN-LAMPIRAN  



ii 

PEDOMAN TRANSLITERASI 
 
 

 g = غ   a  = ا

 f = ف   b = ب

 q = ق   t = ت

 k = ك   th = ث

 l = ل   j = ج

 m = م   ╪ = ح

 n = ن   kh = خ

 w = و   d = د

 h = ه   dh = ذ

 ’ = ء   r = ر

 y = ي   z = ز

 s = س

 sh  Untuk Madd dan Diftong = ش

 ā (a panjang) = آ  ╣ = ص

 ă  (i panjang) = إي  ╨ = ض

 ū (u panjang) = أو  ╢ = ط

   aw = او  ╬ = ظ

 ay = أي  ‘ = ع

 
Contoh penulisan dengan transliterasi: 

 ;(a‘ūdhu bi al-Lāh min al-shay╢ān al-rajīm) اعوذ بالله من الشيطان الرجيم 

 ;(bism al-Lāh al-ra╪mān al-ra╪īm)  بسم الله الرحمن الحيم

رْْ
َ
وْث

َ
ك

ْ
يْنَاكَ ال

َ
عْط

َ
 ;(innā a‘╢aynāka al-kawthar) اِهّآ أ

كَ  صَلِّ لِرَبِّ
َ
 ;(fa╣alli lirabbika wan╪ar) وَاهْحَرْ ف

 .(abā╪ al-khayr╣) صباح الخير 



Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 572 

 

KONSEP TAJALLI ‘ABD AL-LĀH IBN ‘ABD  
AL-QAHHĀR AL-BANTANĂ DAN POSISINYA  

DALAM DISKURSUS WUJŪDIYYAH DI NUSANTARA 

Ade Fakih Kurniawan 
(Fakultas Ushuluddin dan Dakwah IAIN ―SMH‖ Banten 

Email: fakih83@yahoo.com ) 
 

Abstract: This article aims to examine the wujūdiyyah teaching of ‘Abd 
al-Lāh bin ‘Abd al-Qahhār al-Bantanī in his Mashāhid al-Nāsik fī 
Maqāmāt al-Sālik. Although he was a great ulama in the period of 
Sultan Abū al-Na╣r ‘Ārif Shifā’ Zayn al-‘Āshiqīn—the ruler of Banten 
Sultanate in the eighteenth century—his name was rarely mentioned in the 
history of Banten. The Sultan asked him to write a book on wujūdiyyah 
that especially deals with tajalliyāt. The polemics over wujūdiyyah in 
Banten is different from those of Aceh. In Banten, there is no information 
whether the Sultan banned or considered the adherents of wujūdiyyah 
teaching as infidel (unbeliever). Regarding tajalliyāt, al-Bantani explains it 
in relation to the tajallī phases of God over the realm that he divides into 
four: ‘ālam ilāhī, ‗ālam jabarūt, ‗ālam malakūt and ‘ālam nāsūt. His 
concept about these worlds is different from al-Burhanpurī’s Martabat 
Tujuh and from those of H{amzah Fan╣ūrī, al-Jīlī as well as Ibn ‘Arabī. 

Abstrak: Artikel ini bertujuan untuk mengkaji ajaran wujūdiyyah dari 
'Abd al-Lāh bin 'Abd al-Qahhār al-Bantanī dalam bukunya Mashāhid 
al-Nāsik fī Maqāmāt al-Sālik. Meskipun ia adalah seorang ulama besar 
di masa Sultan Abū al-Na╣r ‘A<rif Shifā’ Zayn al-‘A<shiqīn—penguasa 
Banten Kesultanan di abad XVIII—namanya jarang disebut-sebut dalam 
sejarah Banten. Sultan memintanya untuk menulis sebuah buku tentang 
wujūdiyyah yang terutama berhubungan dengan tajalliyāt. Mengenai 
tajalliyāt, al-Bantani menjelaskan hal itu dalam kaitannya dengan fase 
tajalli Allah atas segala kenyataan yang dibaginya menjadi empat, yaitu: 
‘ālam ilāhī, ‗ālam jabarūt, ‗ālam malakūt dan ‗ālam nāsūt. Konsep 
mengenai dunia ini berbeda dari Martabat Tujuh karya al-Burhanpurī 
dan karya-karya H{amzah Fan╣ūrī, al-Jīlī serta Ibn ‘Arabī. 

Keywords: wujūdiyyah, tajalli, ‗awālim, martabat tujuh, marātib al-
wujūd 



Ade Fakih Kurniawan, Konsep Tajalli ‘Abd Allāh Ibn ‘Abd al-Qahhār al-Bantanī... 

276 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 

 

BANYAK orang Eropa yang pernah berkunjung ke kesultanan 
Banten pada abad XVI dan XVII memberikan catatan bahwa 
kesultanan Banten menjadi pusat kegiatan keilmuan Islam. 
Bahkan pada abad-abad setelahnya, menurut Martin van 
Bruinessen, Banten terkenal dengan umat Islamnya yang lebih 
sadar diri dibandingkan dengan daerah lainnya di pulau Jawa. 
Mengutip catatan Snouck Hurgronje, menurut Martin, pada 
akhir abad XIX orang-orang Banten merupakan orang-orang 
yang sangat menonjol di antara orang-orang Asia Tenggara yang 
menetap di Mekah, baik sebagai guru maupun murid.1  

Para penguasa Banten tampaknya sangat menaruh minat 
yang sungguh-sungguh terhadap masalah-masalah akidah dan 
tasawuf yang sangat dalam dan rumit (tasawuf falsafi). Misalnya, 
Sajarah Banten—sebuah karya abad XVII—menceritakan perihal 
utusan yang dikirim ke Mekah untuk mencari pendapat atau 
penjelasan yang berwibawa tentang tiga teks keagamaan yang 
rupanya mengandung doktrin-doktrin tasawuf wujūdiyyah2 seperti 
yang diuraikan oleh Hamzah Fan╣ūrī. Selain itu, utusan tersebut 
diperintahkan untuk meminta pengiriman ulama yang 
berpengetahuan luas dari Mekah untuk memberikan penerangan 
di Banten.3 Utusan Banten tersebut bertemu dengan seorang 

                                                             
1Martin van Bruinessen, Kitab Kuning: Pesantren dan Tarekat (Bandung: 

Penerbit Mizan, 1999), 246.  
2Ada tiga terma penting terkait dengan wujūdiyyah ini, yakni itti╪ād, ╪ulūl, 

dan wa╪dah al-wujūd. Itti╪ād adalah sebuah tingkatan dalam pengalaman mistis 
(spiritual) ketika seorang sufi telah merasa dirinya telah bersatu dengan 
Tuhan. Itti╪ād ini sering kali disandarkan kepada Abū Yazīd al-Bis}t}āmī 
sebagai orang yang memunculkan ajaran itti╪ād dalam tasawuf. Terma yang 
kedua adalah ╪ulūl yang dibawa oleh al-H{allaj yang menurut Abū Nas}r al-
H{allāj, ╪ulūl berarti Tuhan memilih tubuh-tubuh manusia tertentu setelah 
sifat-sifat kemanusiaannya dilenyapkan. Terminologi ketiga adalah wa╪dah al-
wujūd yang sering disandarkan kepada Ibn ‗Arabī meski dalam tulisan-
tulisannya, Ibn ‗Arabī tidak pernah menggunakan istilah wa╪dah al-wujūd ini. 
Lihat Kautsar Azhari Noer, Ibn al-‘Arabī: Wa╪dah al-Wujūd Dalam Perdebatan 
(Jakarta: Paramadina, 1995), 36; RA. Nicholson, ―Ittihad‖ dalam MT. 
Houtsama, et.all (ed.) First Encyclopaedia of Islam, Jilid 4 (Leiden EJ. Brill, 
1987), 565; Harun Nasution, Falsafah dan Mistisisme dalam Islam (Jakarta: 
Bulan Bintang, 1990) 88. 

3Judul dari tiga teks keagamaan yang ditanyakan tersebut adalah 
Marqum, Muntahi (judul salah satu karya Hamzah Fansuri), dan wujādiyyah.  



Ade Fakih Kurniawan, Konsep Tajalli ‘Abd Allāh Ibn ‘Abd al-Qahhār al-Bantanī... 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 577 

 

ulama terkenal Mu╪ammad ‗Alī ibn ‗Allān, namun mereka tidak 
berhasil membujuknya untuk datang ke Banten. 

Untuk memberikan jawaban atas pertanyaan-pertanyaan 
yang diajukan oleh Sang Sultan, Abū al-Mafākhir dan puteranya, 
Abū al-Ma‘ālī A╪mad, Ibn ‗Allan menulis dua risalah yang masih 
ada hingga kini. Salah satunya berbicara mengenai pertanyaan 
Sultan tentang karya al-Ghazali, Na╣ī╪at al-Mulūk (Nasihat untuk 
Para Raja), sebuah teks yang pasti sangat menarik bagi penguasa 
Muslim, sedangkan risalah yang lain membahas tentang masalah 
yang bersifat mistik-metafisik. Sang Sultan rupanya mempunyai 
minat yang sangat besar terhadap kontroversi seputar doktrin-
doktrin tasawuf wujūdiyyah Hamzah Fan╣ūrī, karenanya, ia 
kemudian berkonsultasi dengan penentangnya yang paling 
terkenal, Nūr al-Dīn al-Rānīrī, yang pada waktu itu akan 
meninggalkan Aceh untuk kembali ke tanah kelahirannya, 
Gujarat. Al-Rānīrī juga menjawab pertanyaan-pertanyaan Abū al-
Mafākhir dalam salah satu dari beberapa risalahnya yang terakhir, 
yang memfokuskan pembahasannya pada salah satu doktrin 
khusus yang dikemukakan oleh Hamzah.4 Dalam sejarahnya, 
polemik itu berakhir tragis, dengan pembakaran karya-karya 
Hamzah Fan╣ūrī dan Shams al-Dīn al-Sumatranī serta 
pengejaran bahkan pembunuhan terhadap pengikut-pengikutnya 
yang enggan bertobat. 

Iklim yang tercipta akibat kontroversi doktrin wujūdiyyah di 
Aceh itu, tampaknya juga berpengaruh pada pemikiran-
pemikiran yang lahir pada masa berikutnya. Naskah yang penulis 
temukan di wilayah Banten dan ditulis oleh ulama lokal 
menunjukkan dinamika intelektual yang terjadi pada kisaran abad 
XVII dan XVIII di Nusantara. Naskah itu ditulis oleh ‗Abd al-
Lāh bin ‗Abd al-Qahhār al-Bantanī dengan judul Mashāhid al-
Nāsik fī Maqāmāt al-Sālik, menerangkan tentang masalah tasawuf 

                                                             
Lihat Titik Pudjiastuti, ―Sajarah Banten: Edisi Kritik Teks‖, Tesis 
(Universitas Indonesia, Jakarta, 1991) pupuh 37.7, 42.26. 

4Al-Lama’ān fī Takfīr Man Qāla bi Khalq al-Qur’ān (Cahaya Terang: 
Menerangkan tentang Kafirnya Orang yang Mengatakan Al-Qur‘an adalah 
Makhluk), dideskripsikan secara ringkas oleh Ahmad Daudy dalam Allah dan 
Manusia dalam Konsepsi Shaykh Nūr al-Dīn al-Ranirī (Jakarta: Rajawali, 1983), 
55-6.  



Ade Fakih Kurniawan, Konsep Tajalli ‘Abd Allāh Ibn ‘Abd al-Qahhār al-Bantanī... 

278 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 

 

dan ditulis atas permintaan seorang sultan Banten yang pada saat 
itu tengah memerintah, yakni Sultan ‗Abū al-Na╣r Mu╪ammad 
‗Ārif Shifā‘ Zayn ‗Āshiqīn (1753-1773 M)5 putra Sultan Abū al-
Fat╪ Mu╪ammad Shifā‘ Zayn al-‗Ārifīn (1733-1750 M).6 

Lain halnya dengan apa yang terjadi di Aceh, di kesultanan 
Banten paham wujūdiyyah dapat berkembang tanpa adanya 
pengkafiran. Hal ini terjadi karena banyak sultan Banten yang 
cinta terhadap ilmu pengetahuan khususnya tentang ilmu 
keislaman. Di antara para sultan Banten yang banyak menaruh 
perhatian kepada penulisan dan penyalinan teks-teks Islam 
adalah Sultan Abū Na╣r Mu╪ammad ‗Ārif Shifā‘ Zayn al-
‗Āshiqīn yang memerintah Banten tahun 1753-1773. Dalam 
keterangan P. Voorhoeve, Sultan Abū Na╣r Mu╪ammad ‗Ārif 
Shifā‘ Zayn al-‗Āshiqīn ini tak sekadar cinta terhadap ilmu, 
terutama dalam bidang tasawuf, tetapi beliau juga turut 
melakukan dan mengamalkannya. Sang Sultan mendapatkan 
ijazah tarekat Qādiriyyah dari Mu╪ammad bin ‗Alī al-T}abarī al-
H{usaynī al-Shāfi‘ī, salah seorang guru dari ‗Abd al-Lāh bin ‗Abd 
al-Qahhār al-Bantanī. 

Biografi ‘Abd al-Lāh bin ‘Abd al-Qahhār al-Bantană 

Nama ‗Abd al-Lāh bin ‗Abd al-Qahhār al-Bantanī 
diabadikan dalam tulisan Martin van Bruinessen meski tidak 
tuntas (hanya disebutkan dalam dua paragraf). Martin 
menyebutnya sebagai Guru Besar (tarekat) di kesultanan Banten 
selain Sheikh Yūsuf al-Maqassarī, artinya, Martin 

                                                             
5Penanggalan ini diambil dari catatan Yoseph Iskandar dkk., Sejarah 

Banten (Jakarta: Tryana Sjam‘un Corp, 2001). Namun Martin van Bruinessen 
memiliki pendapat berbeda mengenai kelahiran dan kematian Sultan Zainal 
Asyikin, yakni 1753-1777 M. Lihat, Martin van Bruinessen, Kitab Kuning: 
Pesantren dan Tarekat (Bandung: Penerbit Mizan, 1999), 269.  

6Naskah ini penulis dapatkan dari masyarakat di daerah Pontang, 
Kabupaten Serang, Propinsi Banten. Karena itu manuskrip ini kemudian 
kami beri nama ―Manuskrip Pontang‖. Manuskrip tersebut merupakan 
sebuah koleksi tulisan ‗Abd Allāh bin ‗Abd al-Qahhār al-Bantanī dan 
memuat setidaknya empat macam tarekat, yakni Syattariyah, Qadiriyah, 
Naqsabandiyah, dan Rifa‘iyah. Hal ini pun menunjukkan bahwa Abdul 
Qahhar merupakan guru dari empat tarekat tersebut. 



Ade Fakih Kurniawan, Konsep Tajalli ‘Abd Allāh Ibn ‘Abd al-Qahhār al-Bantanī... 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 579 

 

menganggapnya sebagai ulama yang memiliki pengaruh besar di 
kesultanan Banten.  

Nama lengkap Sang Guru Besar itu, sebagaimana tercatat 
dalam berbagai sumber, adalah ‗Abd al-Lāh bin ‗Abd al-Qahhār 
al-Bantanī.7 Informasi mengenai ulama ini terbilang sangat 
minim sekalipun namanya cukup popular karena tercatat dalam 
beberapa karya biografi bermutu semisal Geischichte der Arabischen 
Literatur (GAL) karya Carl Brockelmann. Namun data-data yang 
disajikan dalam GAL ini hanya memuat perkiraan tahun wafat 
dan dua karya monumentalnya yang paling dikenal dunia yakni 
Risālah Shurūt} al-Hajj yang ia tulis selama ia berada di Mekah 
pada tahun 1748 dan Kitāb al-Masā’il.8 Karena itu, pengungkapan 
lebih jauh mengenai jati diri tokoh ini masih menjadi pekerjaan 
lebih lanjut, dan penulis seringkali harus mencari-carinya dalam 
beberapa biografi penulis naskah maupun menelusuri naskah-
naskah yang ia tulis. 

Dalam buku catalog L.W.C. van den Berg ternyata dijumpai 
tiga nama yang mirip, yakni ‗Abd al-Lāh bin ‗Abd al-Qahhār al-
Bantanī, ‗Abd al-Lāh bin ‗Abd al-Qahhār al-Jāwī, dan ‗Abd al-
Lāh bin ‗Abd al-Qahhār. Pertanyaannya sekarang, apakah ketiga 
nama tersebut merupakan orang yang satu tetapi beda 
penyebutan? Dalam hal ini penulis sependapat dengan R. 
Friederich dan L.W.C. van den Berg yang berkesimpulan bahwa 
ketiga nama dengan sebutan yang berbeda itu adalah orang yang 
sama, yakni ‗Abd al-Lāh bin ‗Abd al-Qahhār al-Bantanī.9 Dalam 
buku katalog tersebut, nama-nama itu tercantum di halaman 42, 
98, 101, 116, 117, 125, 128, dan 133. Ketiga nama tersebut juga 
dapat dijumpai dalam naskah-naskah sebagai berikut: 

1. Kumpulan naskah A. 31 : halaman 236 
2. Kumpulan naskah A. 111 : halaman 2, dan 3 

                                                             
7Lihat ‗Abd Allāh bin ‗Abd al-Qahhār al-Bantanī, Mashāhid al-Nāsik fī 

Maqāmāt al-Sālik halaman 94. Naskah yang penulis gunakan dalam penelitian 
ini dan ditemukan dari tangan masyarakat Pontang, Serang, Banten. 
Selanjutnya disebut Mashahid. 

8Carl Brockelmann, Geschichte der Arabischen Litteratur, Vol. II (Leiden: 
E.J. Brill, 1949), 422. 

9L.W.C. van den Berg dan R. Friederich, Codicum Arabicorum in 
Bibliotheca Societatis Artium et Scientatiarum quae Bataviae Floret Asservatorum 
Catalogum (Bataviae – Hage Comitis, 1873), 145. 



Ade Fakih Kurniawan, Konsep Tajalli ‘Abd Allāh Ibn ‘Abd al-Qahhār al-Bantanī... 

280 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 

 

3. Kumpulan naskah A. 114 : halaman 3 
4. Kumpulan naskah A. 131 : halaman 29, 54, 68, 192, 221, 

dan 234 
5. Kumpulan naskah A. 145 : halaman 169 
6. Kumpulan naskah A. 146 : halaman 157 dan 230 
7. Kumpulan naskah A. 155 : halaman 1 dan 35 
8. Kumpulan naskah A. 159 : halaman 317 
9. Kumpulan naskah A. 656 : halaman 6, 27, 143, dan 149 
Dalam salah satu tulisan di berita harian lokal, Radar Banten 

tanggal 27 Juni 2006, Sukar menyatakan bahwa ‗Abd al-Lāh bin 
‗Abd al-Qahhār al-Bantanī adalah cucu dari Sultan Ageng 
Tirtayasa.10 Jika yang ia maksud adalah cucu Sultan Ageng 
Tirtayasa melalui jalur Sultan Haji (putera Sultan Ageng Tirtayasa 
yang bergelar Sultan Abū al-Na╣r ‗Abd al-Qahhār), maka 
menurut saya itu adalah kesimpulan yang terburu-buru. Pasalnya, 
tidak ada satu keterangan pun yang menyatakan bahwa Sultan 
Haji memiliki putera bernama ‗Abd al-Lāh dalam silsilah 
keturunannya. 

Dalam silsilah Sejarah Cianjur, ditemukan nama ‗Abd al-Lāh 
dengan tambahan nama Rifā‘ī di belakangnya. ‗Abd al-Lāh Rifā‘i 
ini adalah putera Sheikh ‗Abd al-Qahhār, seorang ulama Banten 
yang menikah dengan Ratu ‗Āisha cucu Sultan Ageng Tirtayasa. 
Ayahanda Ratu ‗Āisha itu sendiri adalah Awliya Sheikh H. Ilyās 
Maulānā Man╣ūr yang dimakamkan di Cikadueun, Pandeglang, 
Banten. Selanjutnya dinyatakan bahwa Sheikh ‗Abd al-Lāh Rifā‘ī 
ini menikah dengan Ny. R. Modjanagara, puteri Raden Adipati 
Wira Tanu Datar IV (Raden Sabirudin), seorang Adipati Cianjur. 
Adipati ini dikenal dengan seorang penguasa yang alim, luas 
pengetahuan agamanya, dan sangat sholeh.  

Dari perkawinan ‗Abd al-Lāh Rifā‘i dengan Ny. R. 
Modjanagara ini lahirlah beberapa putera dan puteri, yakni 1) 
Raden Aria Mangkupradja yang kemudian menjadi Patih Cianjur 
dan selanjutnya menurunkan silsilah Bupati Cianjur; 2) Raden 
Muhamad Husen yang kemudian menjadi Panghulu Gede Cianjur; 
3) Nyi Bodedar yang menjadi orang terkaya di zamannya dan 
telah mewakafkan berhektar-hektar tanah untuk keperluan 

                                                             
10Sukar, ―Banten, Spirit Kemajuan Literasi Balenda‖ dalam berita harian 

Radar Banten, Selasa, 27 Juni 2006. 



Ade Fakih Kurniawan, Konsep Tajalli ‘Abd Allāh Ibn ‘Abd al-Qahhār al-Bantanī... 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 582 

 

kepenghuluan, salah satu wakafnya yang hingga kini masih ada 
dikelola oleh Badan Wakaf Masjid Agung Cianjur.11 

Jika kita membaca keterangan yang ada dalam teks Mashāhid 
al-Nāsik fī Maqāmāt al-Sālik, ‗Abd al-Lāh bin ‗Abd al-Qahhār al-
Bantanī sendiri menyatakan diri pernah tinggal di Cianjur, maka 
pernyataan dalam Sejarah Cianjur adalah masuk akal dan dapat 
diterima. Dan berdasarkan pernyataan dari Sejarah Cianjur di atas, 
maka keraguan Martin van Bruinessen mengenai apakah ayah 
atau ibunya yang memiliki darah Banten dapat segera terjawab. 
‗Abd al-Lāh bin ‗Abd al-Qahhār al-Bantanī merupakan 
keturunan Arab-Banten, ayahnya adalah ulama dari Arab, yakni 
‗Abd al-Qahhār, dan ibunya adalah orang Banten cucu Sultan 
Ageng Tirtayasa, Ratu ‗Āisha. 

‗Abd al-Lāh bin ‗Abd al-Qahhār al-Bantanī merupakan anak 
didik Sultan Abū al-Na╣r Mu╪ammad ‗Ārif Zayn al-‗Āshiqīn 
(berkuasa 1753-1773) dan disebut-sebut sebagai ulama yang 
produktif menyalin dan menulis karya-karya berbahasa Arab 
maupun Jawa yang menjadi koleksi perpustakaan Kesultanan 
Banten sebelum dirampas oleh Belanda pada tahun 1830 pasca 
likuidasi kesultanan.12 Sepeninggalnya, terdapat tiga nama yang 
menjadi khalifah dari tarekat yang dikembangkannya, seperti qā╨ī 
Mu╪ammad T{āhir dari Bogor, Haji Mu╪ammad ‗Alī dari Cianjur, 
dan Haji Mu╪ammad Ibrāhīm Hārūn al-Jālis dari Cianjur.13 
Perihal kedekatannya dengan Sang Sultan adalah sebuah fakta, 
karena beberapa karyanya seringkali merupakan permintaan 
Sang Sultan, sehingga membawa saya untuk berasumsi bahwa 
ulama ini meski tidak tinggal di keraton ia tetap mendapat 
dukungan dan perlindungan dari Sang Sultan. 

Dalam karya yang ia tulis, ia mengaku bermazhab Syafi‘i 
dalam soal fiqh, pengikut tarekat Shattariyah dan Qādiriyyah, 
mengikuti mazhab al-Maturidi dalam soal akidah, dan 
mendapatkan kematangan intelektualnya dari Mekah 
Musharrafah.14 Selebihnya, tidak terdapat sumber yang 

                                                             
11Bayu Suryaningrat, Sajarah Cianjur Sareng Raden Aria Wira Tanu Dalem 

Cikundur, Cianjur (Jakarta: Rukun Warga Cianjur, t.t.), 122-4. 
12Bruinessen, Kitab Kuning…, 269 
13Ibid., 270. 
14Ibid. 



Ade Fakih Kurniawan, Konsep Tajalli ‘Abd Allāh Ibn ‘Abd al-Qahhār al-Bantanī... 

282 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 

 

memberikan informasi mengenai kehidupannya secara utuh. 
Namun yang jelas, ia dikenal dekat dengan Sultan Abū al-Na╣r 
Mu╪ammad ‗Ārif Zayn al-‗Āshiqīn yang kemudian banyak 
memintanya untuk menyalin atau menulis buku-buku keagamaan 
untuk dipergunakan di Banten. 

Seperti disebutkan Martin van Bruinessen, tokoh ini adalah 
anak didik Sultan Abū al-Na╣r Mu╪ammad ‗Ārif Shifā‘ Zayn al-
‗Āshiqīn. Namun tidak ada keterangan lebih lanjut mengenai 
kapan dirinya menimba ilmu kepada penguasa Banten itu. 
Kemungkinan besar adalah saat dia masih kecil dan belum 
berangkat ke Tanah Suci. Setelah itu dia berangkat ke Tanah 
Suci dan menimba ilmu dengan beberapa ulama kenamaan. 
Nama-nama gurunya selama studi di Madinah, Mekah dan 
Yamman ia catat dalam manuskrip karyanya yang berjudul Fat╪ 
al-Mulūk Liya╣ila ilā Mālik al-Mulk ‘alā Qā’idah Ahl al-Sulūk.15 

Dikatakan bahwa pada 1746, ‗Abd al-Lāh bin ‗Abd al-
Qahhār al-Bantanī berada di Mekah, bahkan sempat mengarang 
dan menyalin beberapa kitab. Namun tidak ada keterangan yang 
jelas berapa lama beliau berada di Mekah. Keterangan tahun 
tersebut saya jumpai dalam buku catalog L.W.C. van den Berg 
sebagai berikut: 

…LII quaestiones (مسائل) de variis rebus theologicis, ut: de vita futura, 
de paradiso, de daemonibus, de statura corporis Adami, ect. Auctor 
landator Mu╪ammad, filius doctissimi Scaich Abd al-Baqi Malachitae, 
mortui A.H. 1099.  
Librarius fuit Abd Allah ibn Abd al-Qahhar al-Djawi qui scripsit A.H. 
1159 in urbe Mekkat. Doxologia deest.16 

Berdasar kutipan di atas, ‗Abd al-Lāh bin ‗Abd al-Qahhār al-
Bantanī pernah tinggal di Mekah pada tahun 1159 H/1746 M 
dan sempat menyalin kitab berjudul Masā’il karya Mu╪ammad 

                                                             
15Manuskrip ini dapat kita temukan di Perpustakaan Nasional Jakarta 

dengan kode MS. A III. 
16Artinya: ―Lima puluh dua pertanyaan (مسائل) tentang bermacam-

macam persoalan teologi, kehidupan akhirat, surga, setan, tentang sosok 
tubuh Adam, dan lain-lain. Pengarangnya Muhammad putera Syekh Abd al-
Baqi bermazhab Maliki yang sangat terpelajar dan wafat tahun 1099 H. 
Penyalinnya adalah Abd Allah bin Abd al-Qahhar al-Djawi. Ia menulis tahun 
1159 H (1746 M) di kota Mekah. Tidak ada kata pujian kepada Tuhan‖. 
Lihat, Berg dan Friederich, Codicum Arabicorum…, 115. 



Ade Fakih Kurniawan, Konsep Tajalli ‘Abd Allāh Ibn ‘Abd al-Qahhār al-Bantanī... 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 582 

 

bin Shaikh al-Bāqī al-Mālikī. Sementara itu, dalam kumpulan 
naskah A. 131 halaman 68 juga dijumpai keterangan bahwa ‗Abd 
al-Lāh bin ‗Abd al-Qahhār al-Bantanī ini pada tahun 1161 
H/1748 sempat mengarang naskah berjudul Risālah Shurūt al-
Hajj di Mekah. Dalam naskah tersebut beliau mengatakan dalam 
bahasa Arab sebagai berikut: 

زاده( الله شرفا قد ظلب مني من بعض محبتي من ) لما كنت جاورت في مكة المشرفة زده

أن أجمع و ألحص( باختصار جدا في بيان شروط الحج واركانه ) الأحباب أن يجمع ويلحص

 مكروهاثه() وواجبته ومسنىناثه ومحرماثه ومكرهاثه
Artinya: Ketika saya tinggal di Mekah al-Musharrafah—semoga Allah 

menambah kemuliaan atasnya—beberapa sahabat meminta saya 
untuk menyusun dan meringkas seringkas mungkin tentang syarat-
syarat haji, rukun-rukun, kewajiban-kewajiban, sunah-sunah, yang 
mengharamkan dan yang memakruhkannya. 

Ketika di Mekah, ia berguru kepada al-Imām Mu╪ammad 
bin ‗Alī al-T{abarī, putera ‗Alī al-T{abarī yang juga guru para 
ulama Nusantara pada abad sebelumnya semisal ‗Abd al-Ra‘ūf 
Singkel. Guru penting keduanya ini pernah berguru kepada ‗Abd 
al-Lāh bin Sālim al-Ba╣rī al-Makkī yang juga guru beberapa 
ulama kenamaan asal Nusantara di abad XVII. Darinya ‗Abd al-
Lāh bin ‗Abd al-Qahhār al-Bantanī menerima ajaran tarekat 
Shat}t}āriyah yang kemudian ia sebarkan di daerah Banten dan 
sekitarnya. Dia juga memperoleh ijazah secara langsung 
pengajaran kitab hadis karangan Mu╪ammad ‗Alī al-T{abarī 
berjudul Fay╨ al-Ahad fi ‘Ilm bi ‘Uluwwi al-Isnād. 

Beberapa nama gurunya yang lain semasa di Mekah adalah 
Imām ‗Abd al-Wahhāb al-Shāfi‘ī, Sa‘īd al-Shiblī, ‗Alī al-Yamanī, 
A╪mad al-Astabawī, ‗At}ā‘ al-Mi╣rī, A╪mad al-Ma╪allī, Sa‘īd al-
Magribī, Sālim al-Garnuqī al-Ha╨ramī, Sayyid ‗Umar al-D{arīr, 
Sayyid Mu╪ammad al-Mafāzī, dan ‗Abd al-Wahhāb al-T{ant}awī 
al-Azharī, kepada nama yang disebut terakhir ‗Abd al-Lāh belajar 
ilmu fikih, tafsir al-Bay╨āwī dan hadis di Masjid al-Haram. 
Sementara satu nama gurunya yang paling memberikan 
pengaruh besar terhadap pemikiran ‗Abd al-Lāh bin ‗Abd al-
Qahhār al-Bantanī adalah Sayyid Ibrāhīm al-Madanī dan al-
Imām Mu╪ammad bin ‗Alī al-T{abarī. Hal ini terlihat dari 
tingginya pujian yang ia berikan kepada kedua ulama besar itu 
yang ia sebut sebagai al-‘Ālim al-‘Allāmah (penghulu para ulama). 



Ade Fakih Kurniawan, Konsep Tajalli ‘Abd Allāh Ibn ‘Abd al-Qahhār al-Bantanī... 

284 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 

 

Sedangkan selama di Madinah ‗Abd al-Lāh bin ‗Abd al-
Qahhār al-Bantanī antara lain berguru kepada Sayyid Ibrāhīm al-
Madanī bin Mu╪ammad T{āhir al-Madanī yang memberinya 
ijazah pengajaran kitab al-S{imt al-Majīd karya A╪mad al-
Qushashī. Hal ini terbilang wajar karena Sayyid Ibrāhīm al-
Madanī merupakan putera dari Mu╪ammad T{āhir al-Madanī 
yang disebut-sebut sebagai anak sekaligus pengganti dari Ibrāhīm 
al-Kurānī. Dengan demikian, guru ‗Abd al-Lāh bin ‗Abd al-
Qahhār al-Bantanī adalah cucu ulama kenamaan abad XVII yang 
sangat berpengaruh dan menjadi guru bagi para ulama 
Nusantara pada abad sebelumnya. ‗Abd al-Lāh bin ‗Abd al-
Qahhār al-Bantanī juga menerima tarekat Naqshabandiyyah dari 
Ibrāhīm al-Madanī. 

Ketika Sheikh Yūsuf al-Maqassarī memperkenalkan tarekat 
Naqshabandiyya di Banten, bukanlah merupakan tarekat dalam 
arti organisasi yang dibawanya melainkan hanya teknik-
tekniknya, terutama zikirnya dan metodenya dalam mengatur 
nafas. Pasalnya, jika benar ia telah mengajarkannya pastilah akan 
ditemui beberapa orang khalifahnya di daerah Banten. Kasus 
‗Abd al-Lāh bin ‗Abd al-Qahhār mungkin berbeda. Sheikh ‗Abd 
al-Lāh ini telah mengangkat beberapa khalifah di daerah-daerah 
sekitar Banten, yang tampaknya semacam permulaan bagi 
organisasi yang sebenarnya, suatu jaringan yang pelan-pelan 
mengembang. Namun, tidak ada petunjuk sama sekali bahwa 
sesuatu yang menyerupai gerakan massa telah timbul 
(bandingkan dengan pemberontakan petani Banten pada abad 
XIX). 

Konsep Tajallī dan ‘Awālim  

Agama sepanjang sejarahnya tidak pernah terlepas dari 
pembahasan akan ketuhanan. Tuhan dalam pembahasannya ini 
terwujud dalam ajaran tauhid, yakni bahwa Tuhan adalah Esa, 
Tuhan yang Mahamutlak. Tauhid merupakan puncak kesadaran, 
di mana manusia sebagai makhluk akan mempunyai totalitas 
prinsip akan Tuhan yang Esa. Dalam hal lain, tauhid menjadi 
sebuah ―kesadaran eksistensial‖ bahwa tidak ada segala sesuatu 
apapun kecuali Tuhan (lā ilāha illa Allāh). Implikasi tersebut 
memunculkan kesadaran baru akan realitas yang ada, yakni 



Ade Fakih Kurniawan, Konsep Tajalli ‘Abd Allāh Ibn ‘Abd al-Qahhār al-Bantanī... 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 582 

 

hanyalah merupakan pancaran (tajalliyāt) akan Wujud Mutlak. 
Karena itu, perlu dipahami terlebih dahulu mengenai konsep 
tajallī agar pembahasan mengenai ‘awālim menjadi terpahami, 
karena bagi Ibn ‗Arabī alam adalah penampakan diri (tajallī) al-
H{aqq.  

Istilah tajallī yang digunakan oleh Ibn ‗Arabī sinonim dengan 
kata fay╨ (emanasi, pemancaran, pelimpahan), ╬uhūr 
(pemunculan, penampakan, pelahiran), tanazzul (penurunan, 
turunnya), dan fat╪ (pembukaan). Tujuan Tuhan menciptakan 
alam ini adalah agar Ia dapat melihat diri-Nya dan 
memperlihatkan diri-Nya. Dia mengenal diri-Nya dan 
memperkenalkan diri-Nya melalui alam. Alam adalah cermin 
bagi Tuhan. melalui cermin itulah Dia mengenal dan 
memperkenalkan wajah-Nya. Di samping itu, Tuhan juga 
merupakan ―harta simpanan tersembunyi‖ yang tidak dapat 
dikenal kecuali melalui alam. Ide ini didasarkan pada hadis Nabi 
tentang ―harta simpanan tersembunyi‖ yang telah disinggung di 
bab sebelumnya. Hadis ini mengandung pengertian bahwa 
Tuhan rindu untuk diketahui dan karena itu Dia menciptakan 
alam. Hadis inilah yang kemudian dijadikan sandaran bagi Ibn 
‗Arabī dan sufi lainnya untuk mendukung konsep tajallī.  

Karena itu, pembahasan mengenai alam bertujuan untuk 
dapat mengenal Tuhan yang memang ingin dikenal. Dengan 
mengenal Tuhan, seorang sālik dapat mempererat intimasinya 
dengan Tuhan, dan pengenalan Tuhan ini dilakukan dengan 
memahami konsep alam sebagai salah satu tanda eksistensi dan 
emanasi-Nya. Ibn ‗Arabī, seperti dikatakan di atas, 
mengumpamakan alam sebagai cermin bagi Tuhan untuk 
melihat diri-Nya. Cinta untuk melihat diri-Nya adalah sebab 
penciptaan alam. Dapat pula dikatakan bahwa alam adalah 
alamat atau tanda untuk mengetahui Tuhan. (Alam dalam bahasa 
Arab adalah al-‘ālam dan alamat atau tanda adalah ‘alāmah. Al-
‘ālam dan ‘alāmah keduanya sama berasal dari akar yang sama, 
yakni ‘lm, yang daripadanya pula berasal kata ‘ilm, yang berarti 
pengetahuan. Kata lain yang searti dengan ‘alāmah adalah āyah, 
yang juga berarti tanda). Alam, yaitu cermin dan tanda bagi 
eksistensi Tuhan, tidak aka nada tanpa tajallī-Nya. 



Ade Fakih Kurniawan, Konsep Tajalli ‘Abd Allāh Ibn ‘Abd al-Qahhār al-Bantanī... 

286 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 

 

‘Awālim merupakan bentuk jamak dari kata ‘ālam. Selain kata 
álam, dalam menerangkan tajallī Tuhan juga dikenal dengan 
istilah martabat atau marātib, yakni tingkatan-tingkatan manifestasi 
Tuhan, serta ha╨rah atau ╪a╨arāt, yakni penampakan diri Tuhan. 
‗Abd al-Lāh al-Bantanī secara garis besar menyebutkan ada 
empat macam tingkatan dalam ‘awālim ini, yakni ‘Ālam Ilāhī, 
‘Ālam Jabarūt, ‘Ālam Malakūt, dan ‘Ālam Nāsūt. Keempat ‘ālam 
ini di dalamnya memiliki macam dan tingkatannya masing-
masing sejak alam di mana Tuhan tak berdefinisi hingga alam 
insān kāmil. Pembagian dan macam-macam ‘ālam tersebut 
menurut ‗Abd al-Lāh akan dijelaskan berikut. 

a. ‘Ālam Ilāhī 

Menurut ‗Abd Allāh, pada taraf ini Tuhan (atau dalam istilah 
Ibn ‗Arabī disebut al-H{aqq) belum memanifestasikan diri-Nya, 
Dia masih terbebas dari pembatasan dan pensifatan. Dia masih 
berupa Dhāt yang mutlak dan tak diketahui (‘adam in╪i╣ār), wujūd 
yang Mahamutlak dengan kemutlakannya. Dengan bahasa 
sederhana dikatakan dalam taraf ini Dia tak lebih merupakan 
Dhāt per se dalam kegelapan metafisik (tak dikenal). Meski pada 
taraf ini belum ada suatu emanasi—Dia sebagai dhāt mut}laq yang 
tak diketahui—tetapi ‗Abd al-Lāh membagi lagi di dalamnya 
yang terdiri dari lima tingkatan, yakni: 

1. Alam yang digambarkan dengan alam yang suci dan 
murni (al-Ba╪t wa al-S{irf) 

2. Alam Dhāt dan Kesucian Mutlak (‘Ālam Dhāt al-Mut}laq wa 
Bayā╨ al-Mut}laq) 

3. Puncak segala hakekat (H{aqīqat al-H{aqā’iq) dan Dhāt 
Yang Asal (Kunh al-Dhāt) 

4. Māhiyyat al-Māhiyya dan Huwiyyat al-Dhāt 
5. Alam di mana Dhāt tak bersifat (Majhūl al-Na’t) dan 

Mahagaib (Gayb al-Guyūb). Dalam taraf ini juga disebut 
alam al-A╪adiyya, al-Lāta’ayyun serta martabat alam yang 
digambarkan seakan kabut gamang hampa udara karena 
merupakan sebuah tingkatan yang betul-betul tak 
diketahui (Martabat al-‘Amā). 

Sehubungan dengan martabat al-‘amā ini, ‗Abd al-Lāh 
mencatat sebuah keterangan yang menyatakan bahwa ada 



Ade Fakih Kurniawan, Konsep Tajalli ‘Abd Allāh Ibn ‘Abd al-Qahhār al-Bantanī... 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 587 

 

pertanyaan yang disampaikan kepada Nabi Saw.: ―Di mana 
Tuhanmu berada sebelum Ia mencipta makhluk-Nya?‖ Nabi 
Saw. menjawabnya: ―Tuhan berada di alam al-‘amā, yang di atas 
maupun di bawahnya hampa udara ―. 

b. ‘Ālam Jabarūt 

‘Ālam Jabarūt ini menurut ‗Abd al-Lāh adalah alam dimana 
Tuhan sudah memulai manifestasi-Nya yang pertama. Alam ini 
disebutnya pula dengan alam sifat-sifat (‘ālam al-╣ifāt) yang 
digambarkan sebagai berkumpulnya alam yang besar (majma’ al-
kubrā) dan sekat dari sekat-sekat yang besar (barzakh al-barāzikh 
al-kubrā). Alam ini juga disebut sebagai alam kesatuan (al-wa╪da), 
entitas awal (al-ta’ayyun al-awwal), akal pertama (al-‘aql al-awwal), 
martabat ketuhanan (martabat al-ilāhī), martabat kekekalan asal 
(azāl al-āzāl wa abād al-ābād), yang akhir, yang lahir dan batin. Dia 
juga merupakan jiwa universal (al-nafs al-kullliyya), meliputi 
seluruh entitas permanen (mu╪īt al-a’yān al-thābita), hakekat 
mu╪ammad (al-╪aqīqa al-mu╪ammadiyya) yang kemudian 
digambarkan sebagai entitas permanen (al-a’yān al-thābita), ia juga 
merupakan alam nama-nama (‘ālam al-asmā’). 

c. ‘Ālam Malakūt 

‘Ālam al-Malakūt ini merupakan Hakekat Adam, bentuk 
entitas kedua (al-ta’ayyun al-thānī), pengetahuan ketuhanan (al-
ma’lūmāt al-ilāhiyya), sekat kecil (al-barāzikh al-sugrā), yang batin, 
ciptaan tertinggi (al-falakiyya al-‘uluwiyya), disebut juga martabat 
al-wā╪idiyya. Dalam hal ini, menurut ‗Abd Allāh, para imam 
berbeda pendapat mengenai al-a’yān al-thābita. Menurut al-Imām 
Mālik r.a.: ―al-A’yān al-Thābita adalah qadīm karena ia erat sekali 
hubungannya dengan Yang Mahaqadim‖. Al-Imām al-Syāfi‘ī 
r.a.berkata: ―al-A’yān al-Thābita bukanlah qadīm, melainkan 
bersifat baru (mu╪datha) karena ia merupakan bentuk yang telah 
diketahui, dan setiap bentuk adalah baru (mu╪datha) menurut 
hokum dan hakekatnya ―.  

Sedangkan al-Imām Abū H{anīfa r.a. menyatakan: ―al-A’yān 
al-Thābita bukan qadīm juga bukan baru (mu╪datha), karena ia 
merupakan sekat (barzakh) antara Sang Pencipta (Khāliq) dan 
ciptaan-Nya (makhlūq) dan pembentukan oleh Dhāt itu 
didasarkan pada kalimat ―kun‖ (dalam kalimat kun fa yakūn) yang 



Ade Fakih Kurniawan, Konsep Tajalli ‘Abd Allāh Ibn ‘Abd al-Qahhār al-Bantanī... 

288 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 

 

berfungsi sebagai ―mediator/penengah‖. Maka ―penengah‖ ini 
tidak bisa dikatakan sebagai qadīm maupun baru (mu╪datha), 
seperti halnya cermin, ia tidak bisa dikatakan sebagai orang yang 
bercermin (realitas) maupun bayangannya‖. Menurut al-Imām 
A╪mad bin H{anbal r.a.: ―terkadang al-A’yān al-Thābita dikatakan 
qadīm dan terkadang pula baru (mu╪datha), karena ia merupakan 
hasil ciptaan. Hal ini dikarenakan perkataan ―kun‖ (dalam 
kalimat kun fa yakūn) tidak lepas daripada yang Qadīm, maka 
dikatakan bahwa ia (al-a’yān al-thābita) juga qadīm. Sedang apabila 
ia (al-a’yān al-thābita) ini disandarkan pada makhluk yang 
mengamini kalimat ―kun‖ itu maka ia termasuk baru (mu╪datha) 
berdasarkan bentuk-bentuknya berupa ciptaan yang terikat oleh 
faktor luar. 

Mengenai hal ini ‗Abd al-Lāh menyatakan pendapatnya yang 
sejalan dengan al-Gazālī yang mengatakan bahwa al-a’yān al-
thābita ini merupakan qadīma, pendapat ini merupakan bentuk 
kehati-hatian bagi orang yang tidak mengetahui rahasia ta’wīl, 
dan Allāh Maha Mengetahui. 

‘Ālam Malakūt ini merupakan alam perbuatan Tuhan (‘ālam 
al-af’āl), alam kenyataan (‘ālam al-ta’thīrāt), ‘ālam arwā╪, alam gaib, 
dan kawasan wewenang Tuhan ('ālam al-amr). 

d. ‘Ālam Nāsūt 

‘Ālam al-Nāsūt ini merupakan dunia bawah (‘ālam al-sufliyya), 
alam manusia (‘ālam al-anām), alam jasmani, alam nyata (‘ālam al-
shahāda), alam makhluk, alam zahir, alam wadag (‘ālam al-ajrām), 
dan alam indrawi (‘ālam al-ma╪sūsāt). ‘Ālam Nāsūt ini juga disebut 
sebagai alam insān kāmil, alam tempat penciptaan menjadi nyata, 
sebuah akhir pelepasan dari penciptaan (ākhir al-tanazzulāt), dan 
puncak dari segala adaan (khātim al-mawjūdāt).  

Dalam alam ini juga dikenal adanya alam lima yang 
berpasang-pasangan (al-khams al-mu╪īt). Adapun unsur-unsur 
alam lima yang berpasang-pasangan ini adalah: alam ruhani dan 
jasmani (al-rū╪āniyya wa al-jismāniyya); dunia atas dan dunia bawah 
(al-‘uluwiyya wa al-sufliyya); alam unsur dan mineral (al-‘un╣ūriyya wa 
al-ma’dāniyya); alam bebatuan dan tanaman (al-jamādiyya wa al-
nabātiyya); serta alam hewani dan insani (al-╪ayawāniyya wa al-
insāniyya). 



Ade Fakih Kurniawan, Konsep Tajalli ‘Abd Allāh Ibn ‘Abd al-Qahhār al-Bantanī... 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 589 

 

Dalam kesimpulannya mengenai pembahasan ‘awālim ini, 
‗Abd al-Lāh mengatakan bahwa hakekat wujud adalah Allah itu 
sendiri, tidak ada wujūd kecuali wujūd Tuhan. Wujud Tuhan 
bukanlah wujud yang bersifat luar (al-khārijī) maupun wujud 
yang bersifat mental (al-wujūd al-z\ihnī). Wujud yang sebagaimana 
adanya sebagai wujud tidaklah terikat dengan sesuatu yang lain 
kecuali dengan yang mutlak. Keterikatan dalam bentuk ini tidak 
menunjukkan universal maupun partikular, tidak ‘ām maupun 
khā╣, Dia adalah esa dalam keesaan Dhāt-Nya. Kebanyakan 
orang menetapkannya dengan martabat maupun maqāmat yang 
tak berkeserupaan. 

Sebagai tambahan, eksistensi eksternal (al-wujūd al-khārijī) 
maupun eksistensi mental (al-wujūd al-dhihnī) ini sangat erat 
hubungannya dengan epistemologi. Terjadinya suatu ilmu 
pengetahuan adalah karena berkumpulnya kedua eksistensi 
tersebut melalui unifikasi fenomenal yang bersifat epistemik, 
bukan logis ataupun ontologis. Hal ini, karena sebuah objek 
eksternal selain memiliki realitas faktual dalam tatanan wujud, 
juga memiliki representasi fenomenal dalam pikiran kita yang 
terkait dengan tatanan konsepsi. Melalui unifikasi epistemik 
terjadi korespondensi yang bermakna ―kemiripan‖ dalam isi dan 
―keidentikan‖ dalam bentuk. Artinya, bentuk internal disatukan 
dengan bentuk material eksternal karena adanya saling 
keserupaan kedua modus eksistensi tersebut melalui unifikasi 
formal (bentuk; ╣ūrah).17 

Karena pada esensinya bersifat intensional (adanya tujuan 
yang bersifat eksternal), maka tindak mengetahui senantiasa 
dimotivasi, ditentukan, dan dikonstitusi oleh objeknya. Oleh 
karenanya, objek memiliki saham, bersama subjek, dalam 
penyusunan dan penentuan tindak mengetahui, tetapi berbeda 
dari subjek karena memiliki peran yang unik dalam memotivasi 
tindak mengetahui. Oleh karena itu, sementara ciri utama objek 
adalah memotivasi tindakan subjek, sebaliknya subjek tak bisa 
mengambil bagian dalam prosedur memotivasi tindakan 
intensionalnya sendiri, dengan alasan sederhana bahwa orang 

                                                             
17Mehdi Hairi Yazdi, The Principles of Epistemology in Islamic Philosophy: 

Knowledge by Presence (New York: State University of New York Press, 1992), 
48. 



Ade Fakih Kurniawan, Konsep Tajalli ‘Abd Allāh Ibn ‘Abd al-Qahhār al-Bantanī... 

290 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 

 

yang hadir bagi dirinya sendiri tidak mungkin menjadi objek bagi 
dirinya sendiri. Dengan kata lain, pikiran dirancang untuk 
berfungsi sebagai kausa efisien (sebab pelaku) bagi tindak 
intensional mengetahui sesuatu dan objek berfungsi sebagai 
kausa final (sebab tujuan) bagi pelaksanaan tindakan itu. Kausa 
efisien tidak dianggap sepenuhnya identik dengan kausa final, 
sehingga suatu subjek tidak mungkin identik dengan objeknya.18 

Dalam konteks ini, kausa efisien didefinisikan sebagai agen 
yang bertindak, artinya yang melahirkan tindak mengetahui. 
Adapun kausa final, berfungsi dengan dua cara berbeda 
tergantung pada eksistensi eksternal dan internalnya. Eksistensi 
eksternal objek, karena secara prima facie independen dan tidak 
hadir dalam pikiran, hanya bisa memotivasi kegiatan intelektual 
subjek dari arah luar dan tidak bisa diidentikkan dengannya. 
Akan tetapi, eksistensi mental objek yang sama, karena hadir 
dalam pikiran, merupakan kausa bagi kausalitas subjek. Artinya, 
subjek yang mengetahui sebagai kausa efisien pada gilirannya 
disebabkan dan digerakkan oleh bayangan mental objek dalam 
pelaksanaan tindak pengetahuan. Karena gagasan tentang 
objeklah yang pertama kali mengefektifkan kausasi potensial 
subjek dengan membawanya dari keadaan potensialitas kepada 
keadaan aktual. Seandainya gagasan tentang objek tidak ada 
dalam pikiran subjek yang mengetahui, niscaya subjek potensial 
tersebut tidak akan pernah sampai pada tindak mengetahui sama 
sekali. Oleh karena itu, dalam urutan kausasi ini, gagasan tentang 
objek muncul lebih dahulu, dan dipandang sebagai kausa prima 
(sebab utama), sedangkan realitas objektifnya merupakan kausasi 
terakhir dan final dari tindak imanen pengetahuan.19 

Dengan hal ini, maka jelas bahwa pengetahuan yang kita 
miliki berasal dari proses pencerapan terhadap eksistensi atau 
objek eksternal melalui gambaran (shurah) objek tersebut, yang 
kemudian dengan kreatifitas akal diubah menjadi eksistensi 
mental (objek internal) yang hadir dalam diri kita. Artinya subjek 
(akal) memiliki kemampuan untuk melakukan kreasi dalam 
menciptakan objek internal dari bentuk visual entitas yang 
berasal dari objek eksternal (wujud luar) bahkan menurut Mulla 

                                                             
18Ibid.  
19Ibid.  



Ade Fakih Kurniawan, Konsep Tajalli ‘Abd Allāh Ibn ‘Abd al-Qahhār al-Bantanī... 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 592 

 

Shadra, bagi orang-orang yang telah mencapai taraf tertinggi 
yang akalnya telah aktif dan suci (kudus) secara sempurna, maka 
ia akan mampu mengaktualisasikan apa yang ada secara potensial 
di dalam akalnya sehingga terwujud di luar secara eksistensi 
eksternal (wujud luar) sekaligus dengan segala efek yang 
dihasilkannya.20 

Jika diamati lebih lanjut, maka konsep ‘awālim menurut ‗Abd 
al-Lāh ini dapat diskemakan sebagai berikut: 

 
 

                                                             
20Mulla ╤adra, al-╩ikmah al-Muta’āliya, jilid I (Beirut: Dār I╪ya al-Turāth 

al-Arabī, 1410 H), 266. 

1. al-bah}t wa al-╣irf 
2. ‘Ālam Dhāt al-Mut}laq wa 

Bayād} al-Mut}laq 
3. H{aqi>qat al-H{aqā’iq dan 

Kunh al-Dhāt 
4. Māhiyyat al-Māhiyya dan 

Huwiyyat al-Dhāt 
5. Majhūl al-Na’t, Gayb al-

Guyūb, al-Ah}adiyya, al-
Lāta’ayyun serta Martabat al-
‘Ama 

 

Al-H{aqq 

‘Ālam 

Ilāhī 

‘Ālam 

Jabarūt 

‘A<lam 

Malakūt 

‘Ālam 

Na>sūt 

‘Ālam al-╤ifāt, Majma’ al-Kubrā, 
Barzakh al-Barāzikh al-Kubrā, al-
Wah}da, al-Ta’ayyun al-Awwal), 
al-‘Aql al-Awwal, Martabat al-
Ilāhī, azal al-āzāl wa abād al-
ābād, al-Ākhir, al-Z{āhir, al-Bāt}in, 
al-Nafs al-Kullliyya, Muh}īt al-
A’yān al-Thābita, al-H{aqīqa al-
Muh}ammadiyya dan Ālam al-
Asmā’. Hakekat Adam, al-

Ta’ayyun al-Thāni>, al-
Ma’lu>māt al-Ilāhiyya, 
al-Barāzikh al-S{ughrā, 
al-Falakiyya al-
‘Uluwiyya, al-
Wāh}idiyya, al-A’yān 
al-Thābita,’Ālam al-
Af’āl, Ālam al-
Ta’thi>rāt, Alam 
Arwah, Alam Ghayb, 
dan ‘Ālam al-Amr. 
 

‘Ālam al-Sufliyya, 
‘Ālam al-Anām, 
‘Ālam al-Shahāda, 
Alam Makhluk, 
Alam Zahir, ‘Ālam 
al-Ajrām, ‘Ālam al-
Mah}sūsāt, ‘Ālam 
Insān Kāmil, Ākhir al-
Tanazzulāt, Khātim al-
Mawjūdāt, dan juga 
al-Khams al-Muh}i>t. 
 

Alam Semesta 



Ade Fakih Kurniawan, Konsep Tajalli ‘Abd Allāh Ibn ‘Abd al-Qahhār al-Bantanī... 

292 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 

 

Menurut skema besar yang disampaikan oleh ‗Abd al-Lāh al-
Bantanī, Tuhan bertajalli dalam empat tahapan besar, yakni 
‘Ālam Ilāhī, ‘Ālam Jabarūt, ‘Ālam Malakūt, dan terakhir ‘Ālam 
Nāsūt.  

Dalam mengakhiri penjelasan mengenai tajallī al-H{aqq ini, 
‗Abd al-Lāh mengatakan bahwa tidak ada wujūd kecuali wujūd 
Tuhan, eksistensi Tuhan yang sebenarnya tidak bisa 
dikonsepsikan oleh akal manusia, eksistenasi-Nya tidak terikat 
oleh eksistensi lainnya. Dia dalam diri-Nya tidak memiliki sifat 
apa pun, tidak kullī maupun juz’ī, tidak khā╣ maupun ‘ām, Dia 
Esa dalam keesaan-Nya yang tak berbilang. Sedangkan eksistensi 
selain diri-Nya terikat oleh eksistensi-Nya, dari Yang Esa lalu 
menjadi Yang Banyak tidak bisa dijelaskan kecuali dengan 
penjelasan tajallī-Nya dalam beberapa martabat dan maqāmāt 
tersebut.21 

‘Abd al-Lāh dan Posisinya dalam Konstelasi Wujūdiyyah di 
Nusantara 

Sebuah pemikiran bersifat sinambung. Tidak ada pemikiran 
yang timbul dari ruang hampa, karena itu sebuah pemikiran 
tentulah berada pada ruang historis. Meski dikatakan sebuah 
pemikiran itu baru, namun bukan berarti ia tak terikat dengan 
pemikiran yang ada sebelumnya, ia merupakan sebuah ekspolari 
dan sebuah penafsiran baru atau evolusi penafsiran, ia ada 
karena adanya pembauran dari berbagai cakrawala pengetahuan 
sebelumnya. Untuk lebih memahami konsep-konsep wujūdiyyah 
‗Abd al-Lāh bin ‗Abd al-Qahhār al-Bantanī kita mesti juga 
melihat pada konstelasi diskusi wujūdiyyah yang terjadi pada 
masanya ataupun masa sebelumnya yang dianggap 
mempengaruhi. Dalam hal ini saya akan membahasnya secara 
singkat pemahaman wujūdiyyah22 sebelum masa ‗Abd al-Lāh 
sehingga kita bisa mengetahui posisinya dalam diskursus 
wujūdiyyah yang terjadi di Nusantara.  

                                                             
21Al-Bantanī, Mashāhid al-Nāsik…, 106. 
22Pembahasan mengenai tokoh-tokoh sufi Nusantara sejak Hamzah 

Fansuri hingga ‗Abd al-Muhyi Pamijahan, penulis hanya akan membahasnya 
secara singkat untuk mengetahui posisi ‗Abd Allah dalam konstelasi 
diskursus wujūdiyyah di Nusantara. 



Ade Fakih Kurniawan, Konsep Tajalli ‘Abd Allāh Ibn ‘Abd al-Qahhār al-Bantanī... 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 592 

 

Tasawuf yang dikembangkan oleh Hamzah Fan╣ūrī dan 
Shams al-Dīn Sumatrānī disebut oleh al-Rānīrī dengan paham 
wujūdiyyah. Paham wujūdiyyah Hamzah Fan╣ūrī misalnya dapat 
dilihat dalam karya Rubā’iyyat-nya, dalam syairnya ia mengatakan: 

Yogya kau pandang kain dan kapas 
Keduanya wahid asmanya lain 
Wahidkan hendak lahir dan batin 
Itulah ilmu kesudahannya main. 
Dengarkan sini anak ratu, 
Ombak dan air asalnya satu, 
Seperti manikam muhith dengan batu, 
Inilah tamsil engkau dan ratu.23 

Dalam syair perahu ia mengatakan: 

Hamzah Fan╣ūrī di dalam Mekah 
Mencari Tuhan di Baitul Ka‘bah 
Di Barus ke Kudus terlalu payah 
Akhirnya dapat di dalam rumah24 

Syair-syair Hamzah ini berbicara mengenai konsep kesatuan 
wujud, seperti halnya Ibn ‗Arabī, padanya lebih tampak lagi, 
tidak ada lagi dualismenya. Seperti kata-katanya, kain dan kapas 
jangan dipandang dua, manikam dan batu juga jangan dipandang 
dua, semuanya satu dan hanya beda pada nama. Jadi semuanya 
menurut Hamzah adalah satu realitas yakni wujud Tuhan, hal-hal 
yang dapat kita lihat ini berbeda hanya pada tataran nama. 
Dalam syair perahunya ia tak lagi memakai tamsil, ia menyebut 
langsung Tuhan. Baginya, Tuhan tak perlu dicari jauh-jauh 
karena sesungguhnya ia ada dalam diri kita sendiri. Dalam hal ini 
ia mirip dengan ajaran al-H{allāj mengenai ╪ulūl. 

Konsep wa╪dah al-wujūd (kesatuan wujud) Hamzah Fan╣ūrī 
juga dapat terlihat dari ilustrasinya mengenai posisi Tuhan dalam 
alam semesta. Dalam Asrār al-‘Ārifin Hamzah Fan╣ūrī 
menjelaskan hubungan antara Tuhan dengan alam dengan 
mengatakan bahwa alam itu adalah cermin Tuhan. Meski secara 
lahir ia (alam) berwujud, namun sesungguhnya wujud itu adalah 

                                                             
23Ahmad Daudi, Syekh Nūr al-Dīn al-Rānīrī: Sejarah, karya dan Sanggahan 

Terhadap Wujūdiyyah di Aceh (Jakarta: Bulan Bintang, 1978), 33. 
24Syed Mu╪ammad Naguib al-Attas, The Mysticism of Hamzah Fansuri 

(Kuala Lumpur: Univ. of Malaya Press, 1970), 9. 



Ade Fakih Kurniawan, Konsep Tajalli ‘Abd Allāh Ibn ‘Abd al-Qahhār al-Bantanī... 

294 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 

 

wujud wahmi bukan wujud yang sesungguhnya. Wujud yang 
hakiki hanyalah Tuhan.25 Dalam bagian yang lain Hamzah 
mengumpamakan Allah Swt. dengan alam ibarat laut dengan 
ombak, seperti dijelaskan: 

―Laut tiada bercerai dengan ombaknya, ombak tiada bercerai dengan 
lautnya. Demikian juga Allah SWT. tiada bercerai dengan alam, tetapi 
tiada di dalam alam dan tiada di luar alam dan tiada di bawah alam dan 
tiada di kanan alam dan tiada di kiri alam dan tiada di hadapan alam dan 
tiada di belakang alam dan tiada bercerai dengan alam dan tiada 
bertemu dengan alam dan tiada jauh dari alam ―.26 

Sejalan dengan pemikiran Hamzah adalah pemikiran Shams 
al-Dīn Sumatrani, dan karenanya banyak peneliti 
menganggapnya sebagai guru-murid, namun hipotesis tersebut 
banyak yang membantahnya sebagaimana yang telah saya 
jelaskan pada bab II. Dari beberapa karyanya dapat diketahui 
bahwa Syams al-Dīn al-Sumatrānī adalah pengikut aliran 
wujūdiyyah. Misalnya dalam karyanya, Jawhar al-H{aqā’iq, ia 
menguraikan masalah wa╪dah al-wujūd yang dianutnya, yang 
terdiri dari sebuah mukadimah, lima pasal dan sebuah penutup. 
Kitab ini dikarang dalam bahasa Arab yang cukup baik dengan 
gaya bahasa sufi yang cukup menyentuh. 

Tuhan dalam pengertian Shams al-Dīn adalah wujud yang 
tidak ada satupun yang seperti Dia, dan tidak ada suatupun yang 
berdiri menyertainya, namun Dia adalah yang menyebabkan 
adanya segala sesuatu tanpa menyebabkan perubahan pada Zat 
dan Sifat-Nya. Dia adalah yang Pertama (al-Awwal), yang Akhir 
(al-Ākhir), yang Tampak (al-Z{āhir) dan Yang Tersembunyi (al-
Bāt}in) karena keberadaan-Nya meliputi segala sesuatu. Dengan-
Nya segala sifat-sifat yaitu hidup (al-H{ayāh), pengetahuan (al-‘Ilm) 
kehendak (al-Irādah), kekuasaan (al-Qudra), pendengaran (al-
Samā’) penglihatan (al-Ba╣ar) dan pembicaraan (al-Kalām). Maka 
dia adalah Yang Hidup (al-H{ayy), Yang Berdiri Sendiri (al-
Qayyūm), Yang Berkehendak (al-Murīd), Maha Kuasa (al-Qādir), 
Yang Mengetahui (al-‘Ālim), Yang Mendengar (al-Sāmi’), Yang 
Melihat (al-Bā╣ir) dan Yang Berbicara (al-Mutakallim) dengan 

                                                             
25Lihat, Hamzah Fansuri ―Asrār al-‘A<rifīn‖…, 128. 
26Ibid., 153. 



Ade Fakih Kurniawan, Konsep Tajalli ‘Abd Allāh Ibn ‘Abd al-Qahhār al-Bantanī... 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 592 

 

Dhāt-Nya sendiri.27 Sehingga wujud yang sebenarnya adalah 
wujud Tuhan, sedangkan alam tidak lain hanyalah bayang-
bayang dari wujud Tuhan yang hakiki. Sedangkan dalam hal 
tajallī, Shams al-Dīn mengikuti konsep Martabat Tujuh yang 
dirumuskan oleh al-Burhanpuri.28 

Di kemudian hari, terutama setelah Sultan Iskandar Muda 
wafat, ajaran wujūdiyyah Hamzah dan Shams al-Dīn mendapatkan 
serangan yang sangat hebat, terutama oleh Nūr al-Dīn al-Rānīrī. 
Pada dasarnya, sewaktu Sultan Iskandar Muda masih hidup telah 
tampak benih-benih pertentangan tersebut, tetapi dengan 
kebijaksanaan Sang Sultan pertentangan itu tidak sampai 
menimbulkan kekacauan di tengah masyarakat. Sultan Iskandar 
Muda pada saat itu tidak bisa diyakinkan oleh al-Rānīrī sewaktu 
kedatangannya yang pertama ke Aceh untuk menentang paham 
wujūdiyyah itu. 

Al-Rānīrī sangat menentang ajaran wa╪dah al-wujūd yang 
diajarkan oleh Hamzah dan Shams al-Dīn, baginya apapun 
alasannya tidak ada kemanunggalan antara Tuhan dengan 
manusia, maupun yang menganggap bahwa Allah sama dengan 
alam dan alam adalah Allah jua. Al-Rānīrī menambahkan bahwa 
Tuhan tetaplah Tuhan meskipun Ia turun (tanazzul), dan hamba 
akan tetaplah hamba meskipun ia naik (taraqqī).29 Ungkapan-
ungkapan berani yang diucapkan secara terbuka ini pulalah yang 
mendorong al-Rānīrī untuk meluruskan pemahaman pengikut 
aliran wujūdiyyah dengan cara apapun.30 

                                                             
27Al-Sumatranī, Jawhar al-╩aqā’iq…, 251, bandingkan dengan konsep 

a╪adiyat Hamzah Fansuri dalam Sharāb al-‘A<shiqīn, 196. 
28Lihat, al-Sumatranī, ―Risālat al-Tabayyun al-Mulā╪a╬āt al-Muwa╪╪idīn 

wa al-Mul╪idīn fī Dhikr Allāh ―, dalam CAO van Niewenhuijze, Samsu’ l-Din 
van Pasai, Bijdrage Tot De Kennis Der Sumatraanche Mystiek (Leidien: EJ Briil, 
1945), 269. Dalam Jawhar al-╩aqā‘iq hanya dijelaskan lima martabat yang 
pertama. Dan martabat yang kelima mempergunakan istilah ‘ālam al-shahādah 
dan bukan ‘ālam al-mithāl. Lihat, Jawhar al-H{aqā’iq, 245-70. 

29Al-Rānīrī, Asrār al-Insān, MS, Jakarta: Perpustakaan Nasional, ML. 
30―Maka sebut mereka itu bahwa i‘tikad kami bahwasanya Allah Ta‘ala 

itu diri kami dan wujud kami, dan kami diri-Nya dan wujud-Nya. Dan lagi 
pula kata mereka itu bahwa alam itu Allah dan Allah itu alam….. Dan lagi 
pula kitabnya yang bernama Khirqah dengan sumpahnya dalam kitab itu 
demikian bunyinya : ―wa al-Lāh bi al-Lāh wa kalām al-Lāh‖, insan itulah Allah 
dengan tiada syak dalamnya dari karena insan itulah libas yang kesudahan. 



Ade Fakih Kurniawan, Konsep Tajalli ‘Abd Allāh Ibn ‘Abd al-Qahhār al-Bantanī... 

296 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 

 

Al-Attas merangkum setidaknya ada lima poin utama 
kritikan al-Rānīrī terhadap ajaran Hamzah Fan╣ūrī, yakni: 

1. Pemikiran Hamzah mengenai Tuhan, alam, manusia, dan 
hubungan antar mereka, dengan kata lain, adalah identik 
dengan pemikiran para filsuf, Zoroaster, penganut paham 
inkarnasi dan para Brahman. 

2. Keyakinan Hamzah adalah panteistik, yakni dhāt Tuhan 
itu imanen dan identik dengan alam, dan segala yang 
terlihat di alam ini adalah Tuhan. 

3. Hamzah yakin, seperti para filsuf, bahwa Tuhan 
merupakan wujud yang sederhana. 

4. Keyakinan Hamzah bahwa al-Qur‘an adalah makhluk 
5. Hamzah yakin bahwa alam adalah kekal. 
Ketika Aceh mengalami polemik mengenai paham wujūdiyyah 

antara al-Rānīrī dan para pengikut Hamzah Fan╣ūrī dan Shams 
al-Dīn al-Sumatrānī, ‗Abd al-Ra‘ūf al-Sinkilī berangkat ke Timur 
Tengah pada tahun 1052/1642.31 Maka sangat dimungkinkan al-
Sinkilī melihat dan mengalami secara langsung polemik tersebut 
sampai adanya pengkafiran dan hukuman mati. Hal ini tentunya 
memberi kesan yang kuat kepada al-Sinkilī, sehingga 
kepergiannya ke Timur Tengah juga salah satunya adalah untuk 
belajar tentang masalah-masalah tersebut. Al-Sinkilī menemukan 
orang yang tepat di Madinah untuk membicarakan masalah itu 
yaitu dengan A╪mad al-Qushāshī dan Ibrāhim al-Kurānī. 

                                                             
Maka libas dan empunya libas sewujud dan bersuatu jua. Dan barang siapa 
mengenal dengan makrifah ini, maka sampailah ia dengan makrifah kunhi 
dzat Allah dan wujud-Nya, seperti firman Allah, ―wa fī anfusikum afalā 
tubs}irūn‖ yakni bahwasanya wujud insan itulah wujud Allah dan wujud Allah 
itulah wujud insan. Maka dari perdebatan itu Nūr al-Dīn al-Rānīrī menjawab: 
―Hayawanat dan nabatat dan jamadat dan najasat sekaliannya adalah Allah…. 
Dan lagi jikalau benar seperti kata mulhid itu, niscaya adalah segala barang 
yang kita makan dan barang yang kita minum dan barang yang kita tunu ke 
dalam api sekaliannya itu Allah. Dan jikalau kita sumpah akan seseorang, 
niscaya gugurlah sumpah itu akan Allah. Dan jikalau kita bunuh dan kita 
cincang akan seseorang manusia atau lainnya, niscaya adalah yang kita bunuh 
dan yang kita cincang itu akan Allah jua‖. Lihat Fat╪ al-Mubīn, seperti dikutip 
dalam Daudi, Allah dan Manusia…, 275-6. 

31Menurut Rinkes yang mengkaji riwayat al-Sinkili menyatakan bahwa 
kemungkinan besar al-Sinkili meninggalkan Aceh pada tahun 1642. Lihat, 
Azra, Jaringan Ulama…, 191. 



Ade Fakih Kurniawan, Konsep Tajalli ‘Abd Allāh Ibn ‘Abd al-Qahhār al-Bantanī... 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 597 

 

Pergaulannya dengan ulama-ulama ini pada gilirannya membawa 
al-Sinkilī menjadi salah satu eksponen neo sufisme di nusantara 
dan menjadi salah satu pembela mazhab Ibn ‗Arabī (wa╪dah al-
wujūd) meski dengan penafsiran-penafsiran baru yang lebih 
ortodoks. 

Berangkat dari konsep tauhid, al-Sinkilī menjelaskan 
hubungan ontologis antara Tuhan dan alam, antara al-H{aqq 
dengan al-Khalq, antara yang Esa dengan yang banyak, antara 
wājib al-wujūd dan al-mumkināt. Ia menjelaskan bahwa alam adalah 
nama untuk segala sesuatu selain al-H{aqq. Dibentuknya alam 
seperti ini karena ia adalah sarana untuk mengetahui keberadaan 
Allah, maka keberadaan alam itu juga merupakan bukti adanya 
Allah. Oleh karena itu hakekat alam adalah wujud yang terikat 
pada sifat-sifat yang mumkināt. Dan jika dihubungkan dengan al-
H{aqq, maka alam itu bagaikan bayangan. Maka bayangan itu 
tidak memiliki wujud selain wujud pemilik bayangannya. Wujud 
manusia (alam) merupakan bayang-bayang dari wujud-Nya. Jadi 
mesti dipahami bahwa alam ini bukan benar-benar dhāt Allah 
dan berbeda dengan Allah. Alam itu adalah baru karena ia 
tercipta dari pancaran wujud-Nya, ia bukan pula wujud yang 
menyertai Allah melainkan wujud yang diciptakan oleh-Nya dan 
berada pada tingkat di bawah-Nya.32 

Lebih lanjut ‗Abd al-Rauf al-Sinkilī menegaskan bahwasanya 
hamba akan tetap menjadi seorang hamba betapapun ia naik 
pada tingkat yang tinggi (taraqqī), dan Allah tetap Allah 
meskipun Ia turun (tanazzul). Demikian juga hakekatnya juga 
tidak akan berubah, hakekat hamba adalah hamba dan tidak akan 
berubah menjadi hakekat Allah, demikian pula sebaliknya walau 
pada zaman azali sekalipun.33 Hal yang sama juga ditegaskan 
oleh Sheikh Yūsuf al-Maqassarī dalam Zubdat al-Asrār untuk 
menegaskan keesaan Tuhan. Pendapat terakhir yang disebutkan 
oleh al-Sinkilī juga senada dengan al-Rānirī. Kesamaan pendapat 
Sheikh Yūsuf al-Maqassarī itu terjadi karena adanya hubungan 
guru-murid antara dirinya dengan al-Rānīrī. Al-Maqassarī dalam 
                                                             

32Al-Sinkilī, Bayān Tajallī, Jakarta: Perpustakaan Nasional, ML, No. 115. 
33Lihat, al-Sinkilī, ―Tanbīh al-Māshī‖ halaman 98: 

 لاثصير العبد حقيقة اعنى لاثنقلب والحقائق ثترل  وان رب والرب ثرقى وان عبد العبد ان تقدواع وقل

 .الازلى فى ولى وبالعكس الرب حقيقة



Ade Fakih Kurniawan, Konsep Tajalli ‘Abd Allāh Ibn ‘Abd al-Qahhār al-Bantanī... 

298 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 

 

karyanya, Safīnat al-Najā╪, mengetengahkan silsilah tarekat 
Qādiriyyah dari al-Rānīrī, bahwasanya al-Rānīrī adalah sheikh 
dan gurunya.34 

Dalam hal ini posisi al-Sinkilī adalah moderat, ia 
menunjukkan ketidaksepahamannya dengan pemahaman doktrin 
wujūdiyyah Hamzah Fan╣ūrī dan Shams al-Dīn yang dianggapnya 
terlalu menekankan imanensi Tuhan dalam alam (tashbīh), dan 
seringkali terkesan mengabaikan sifat transendensi-Nya (tanzīh). 
Namun demikian, al-Sinkilī juga tidak sependapat dengan al-
Rānīrī yang menentang ajaran tersebut secara radikal.35 Untuk 
itulah al-Sinkilī memberikan semacam reinterpretasi atas doktrin 
tersebut supaya dapat diterima oleh kalangan Muslim orthodoks 
sekalipun. Sikap seperti inilah yang telah mengukuhkan al-Sinkilī 
menjadi seorang ulama santun yang sangat dihormati. 

Sedangkan apa yang disampaikan oleh ‗Abd al-Lāh bin ‗Abd 
al-Qahhār al-Bantanī adalah senada dengan al-Sinkilī. Ia dalam 
beberapa risalah yang ia tulis berbicara mengenai tajallī, terutama 
dalam karyanya, Mashāhid dan Fat╪ al-Mulūk. Dalam kitab Fat╪ 
al-Mulūk (kitab ini ditulis oleh ‗Abd al-Lāh atas permintaan 
Sultan Shifā‘ Zayn al-‗Āshiqīn) ‗Abd al-Lāh menerangkan 
tentang Martabat Tujuh yang diformulasikan oleh al-Burhanpuri. 
Tetapi dalam kitab Mashāhid (kitab yang juga ditulis atas 
permintaan sultan yang sama dan ditulis lebih dulu dari kitab 
Fat╪ al-Mulūk) ‗Abd al-Lāh menerangkan mengenai tajallī al-
H{aqq melalui alam menjadi empat alam sebagaimana yang telah 
dijabarkan di atas. 

‗Abd al-Lāh menganggap bahwa tidak ada wujūd kecuali 
wujūd Tuhan. Alam ini merupakan bayangan-Nya dan instrument 
untuk bisa mengenal Tuhan. Wujūd Tuhan dalam dhāt-nya tidak 
bisa dikonsepsikan, Ia adalah wujūd yang tidak ada padanannya 
dan tak ada bandingannya. Adapun tajallī yang digambarkan oleh 
‗Abd al-Lāh adalah gambaran untuk mengetahui dari Yang Satu 
ke yang banyak (min al-wa╪da ilā al-kathrah).  

Meski ia berpandangan wujūdiyyah, tetapi dalam beberapa hal 
ia sangat menekankan peran penting syariat. Hal ini dapat dilihat 
dalam sistematika penulisan kitabnya, Mashāhid. Dalam kitab 

                                                             
34Azra, Jaringan Ulama…, 179-84. 
35Ibid., 191. 



Ade Fakih Kurniawan, Konsep Tajalli ‘Abd Allāh Ibn ‘Abd al-Qahhār al-Bantanī... 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 599 

 

Mashāhid, ia menerangkan dua hal, yakni teori dan praktik 
tasawuf. Dalam hal teori ia menerangkan tentang tajallī al-H{aqq 
dalam empat alam, hakekat manusia ditinjau dari segi rohaninya 
(rū╪), dan qalb. Sedangkan dari segi praktik tasawuf ia 
mengajarkan juga zikir-zikir sebagai latihan rohani seorang sālik 
yang hendak bersatu dengan Tuhannya.  

Dalam menerangkan zikir-zikir tersebut ‗Abd al-Lāh 
mengingatkan para muridnya untuk tidak meninggalkan ajaran 
syariat, terutama shalat far╨u di awal waktu dan dilaksanakan 
dengan berjama‘ah. Sehingga dengan mempertimbangkan 
beberapa ajaran ‗Abd al-Lāh di atas, penulis berkesimpulan 
bahwa posisinya dalam diskursus wujūdiyyah di Nusantara serupa 
dengan al-Sinkili, yakni sebagai ulama yang moderat, meskipun ia 
juga dipengaruhi oleh Shams al-Dīn dan Hamzah Fan╣ūrī dalam 
hal teori-teori wujūdiyyah-nya.36 Meski ia mengajarkan dan 
mengamalkan ajaran wujūdiyyah, tetapi ia masih menekankan 
adanya dualism antara Khāliq dan Makhlūq, antara Tuhan dan 
Manusia, dan menyeimbangkan antara tashbīh dan tanzīh Tuhan. 

Catatan Akhir 

Nama ‗Abd al-Lāh bin ‗Abd al-Qahhār al-Bantanī ini terasa 
masih asing di telinga. Penulisan sejarah Banten hampir tidak 
pernah menyinggung namanya. Ada semacam historiographical gap 
dalam sejarah Banten, khususnya dalam tradisi intelektual di 
kesultanan Banten. 

‗Abd al-Lāh memberikan penekanan bahwa apa yang 
dijelaskan dalam Mashāhid secara umum merupakan penjelasan 
tentang tajalliyāt. Hal yang menarik dari sistematika penulisan 
dalam teks Mashāhid itu adalah bahwa ajaran ‗Abd al-Lāh bukan 
hanya pada tasawuf teoretis tetapi juga mengajarkan tasawuf 
praktis, sehingga bisa teks Mashāhid ini tak ubahnya seperti buku 
daras mengenai paham wujūdiyyah dan praktiknya. Sebuah kitab 
yang bisa dijadikan sebagai buku pegangan bagi para sālik yang 

                                                             
36Keterpengaruhannya ini dapat dilihat dari adanya karya Hamzah 

Fansuri, al-Muntahī, yang disalin oleh ‗Abd Allāh. Selain itu, karya Shams al-
Dīn juga (yakni Jawhar al-H{aqā’iq) didapati dalam satu bentuk kompilasi 
bersama dengan karya ‗Abd Allāh, Mashāhid di Perpustakaan Nasional R.I. 
kode A. 31. 



Ade Fakih Kurniawan, Konsep Tajalli ‘Abd Allāh Ibn ‘Abd al-Qahhār al-Bantanī... 

300 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 

 

ingin melakukan perjalanan spiritual menuju Allah. Namun 
sayangnya, beberapa istilah tasawuf tidak ia terangkan secara 
komprehensif, karenanya kitab ini akan susah dimengerti bagi 
para murid atau para penempuh jalan spiritual tahap pemula 
untuk mempelajarinya secara otodidak (apalagi konsumsi 
masyarakat umum) tetapi harus mendapatkan bimbingan dari 
guru spiritual atau murshid. Dengan kata lain, ‗Abd al-Lāh  dalam 
karyanya tersebut hendak menggambarkan: 1) posisi Tuhan, 
alam, dan manusia; 2) hubungan antara Tuhan dengan alam dan 
manusia; 3) cara mencapai kekekalan bersama Tuhan (baqā’ bi 
Allāh). Wa al-Lāh a‘lam bi al-╣awāb.● 
 

Daftar Pustaka 
 
Abdul Hadi WM. 1995. Hamzah Fansuri: Risalah Tasawuf dan 

Puisi-Puisinya. Bandung: Mizan. 
al-Attas, Syed Mu╪ammad Naguib. 1970. The Mysticism of 

Hamzah Fansuri. Kuala Lumpur: Univ. of Malaya Press.  
Azhari Noer, Kautsar. 1995. Ibn al-‘Arabī: Wa╪dah al-Wujūd 

Dalam Perdebatan. Jakarta: Paramadina.  
Azra, Azyumardi. 1994. Jaringan Ulama Timur Tengah dan 

Kepulauan Nusantara Abad XVII dan XVIII. Bandung: 
Penerbit Mizan. 

Al-Bantanī, ‗Abd al-Lāh bin ‗Abd al-Qahhār. Mashāhid al-Nāsik fī 
Maqāmāt al-Sālik, dalam Manuskrip Pontang milik Haji Mas 
Ahmad Tihami. 

___________. Mashāhid al-Nāsik fī Maqāmāt al-Sālik. Jakarta: 
Perpustakaan Nasional, A.31. 

___________. Fat╪ al-Mulūk li Ya╣ila ilā Mālik al-Mulk ‘alā 
Qā’idah Ahl al-Sulūk. Jakarta: Perpustakaan Nasional, A. 111. 

Brockelmann, Carl. 1949. Geschichte der Arabischen Litteratur, vol. 
2. Leiden: E.J. Brill.  

al-Burhanpuri. Tu╪fah al-Mursalah ilā Rū╪ al-Nabī, MS, Jakarta: 
Perpustakaan Nasional, NA. 669. 

Dahlan, Aziz. 1999. Penilaian Teologis atas Paham Wahdatul Wujud 
(Kesatuan Wujud) Tuhan-Alam-Manusia dalam Tasawuf 
Syamsudin Samatrani. Padang: IAIN IB Press.  



Ade Fakih Kurniawan, Konsep Tajalli ‘Abd Allāh Ibn ‘Abd al-Qahhār al-Bantanī... 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 202 

 

Daudy, Ahmad. 1978. Syekh Nūr al-Dīn al-Rānīrī: Sejarah, karya 
dan Sanggahan Terhadap Wujūdiyyah di Aceh. Jakarta: Bulan 
Bintang.  

___________. 1983. Allah dan Manusia dalam Konsepsi Syeikh Nūr 
al-Dīn al-Ranirī. Jakarta: Rajawali.   

Fathurahman, Oman. 1999. Tanbih al-Masy: Menyoal Wahdatul 
Wujud: Kasus Abdurrauf Singkel di Aceh Abad 17. Bandung: 
Mizan.  

Houtsama, MT., et.al. (ed.). 1987. First Encyclopaedia of Islam, Jilid 
4. Leiden EJ. Brill. 

Iskandar, Yoseph, dkk. 2001. Sejarah Banten. Jakarta: Tryana 
Sjam‘un Corp. 

Izutsu, Toshihiko. 1984. Sufism and Taoism: A Comparative Study of 
Key Philosophical Concepts. California: The University of 
California Press. 

al-Jīlī, 'Abd al-Karīm. 1975. Al-Insan al-Kamil fī Ma'rifat al-
Awākhir wa al-Awā'il. Beirut: Dār al-Fikr. 

___________. t.th. Marātib al-Wujūd. t.t.: t.p.  
Nasution, Harun. 1990. Falsafah dan Mistisisme dalam Islam. 

Jakarta: Bulan Bintang. 
Pudjiastuti, Titik. 1991. Sajarah Banten: Edisi Kritik Teks. Tesis. 

Universitas Indonesia, Jakarta. 
Quzwain, Chatib. 1985. Mengenal Allah: Suatu Studi tentang Ajaran 

Tasawuf ‘Abd al-Shamad al-Palembani. Jakarta: Bulan Bintang. 
╤adra, Mulla. 1410 H. al-H{ikmat al-Muta’āliya, jilid 1. Beirut: Dār 

I╪ya al-Turāth al-Arabī. 
Shihab, Alwi. 2001. Islam Sufistik: Islam Pertama dan Pengaruhnya 

Hingga Kini di Indonesia. Bandung: Mizan. 
Al-Sinkilī. Bayān Tajallī. Jakarta: Perpustakaan Nasional, ML, no. 

115. 
Sukar. ―Banten, Spirit Kemajuan Literasi Balenda‖, dalam berita 

harian Radar Banten, Selasa, 27 Juni 2006. 
Suryaningrat, Bayu. T.th. Sajarah Cianjur Sareng Raden Aria Wira 

Tanu Dalem Cikundur, Cianjur. Jakarta: Rukun Warga Cianjur. 
van Bruinessen, Martin. 1999. Kitab Kuning: Pesantren dan Tarekat. 

Bandung: Penerbit Mizan.  
___________. 1992. Tarekat Naqsyabandiyah di Indonesia. 

Bandung: Mizan. 



Ade Fakih Kurniawan, Konsep Tajalli ‘Abd Allāh Ibn ‘Abd al-Qahhār al-Bantanī... 

302 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 

 

van den Berg, L.W.C. dan R. Friederich. 1873. Codicum 
Arabicorum in Bibliotheca Societatis Artium et Scientatiarum quae 
Bataviae Floret Asservatorum Catalogum. Bataviae-Hage Comitis. 

Yazdi, Mehdi Hairi. 1992. The Principles of Epistemology in Islamic 
Philosophy: Knowledge by Presence. New York: State University 
of New York Press. 

 


