ISSN 1411-3457

LJLUMLINZ

urnal Studi Keislaman
Volume 17 « Nomor 2+ Desember 2013

INSTITUT AGAMA ISLAM NEGERI MATARAM




DAFTAR ISI

PEDOMAN TRANSLITERASI

231-258 @ Jajang A Rohmana
“Tasawuf Sunda dalam Naskah Asmarandana
Ngagurit Kaburu Burit (OR. 7876)”

259-274 e Mashadi
“Konteks dan Corak Mistisisme Islam
dalam Tradisi Keagamaan Masyarakat Gorontalo”

275-302 e Ade Fakih Kurniawan
“Konsep Tajalli ‘Abd al-Lah ibn ‘Abd al-Qahhar
al-Bantani dan Posisinya dalam Diskursus
Wujadiyyah di Nusantara”

303-322 e Damanhuri
““Umdah al-Muhtajin:
Rujukan Tarekat Syattariyah Nusantara”

323-346 ¢ Munawir Haris
“Spiritualitas Islam dalam Trilogi Kosmos”

347-358 e Hans Abdiel Harmakaputra
“Becoming a Perfect Human:
Ibn “Arabf’s Thoughts and Its Spiritual Legacy”

359-386 ® Sulaiman Al-Kumayi
“Konsep Sufisme ‘Shakhs-i Manevi dan Hizmet’
Muhammad Fethullah Gilen”

387-420 e Media Zainul Bahri
“Gagasan Pluralisme Agama
pada Kaum Teosofi Indonesia (1901-1933)”

421-440 e Lalu Supriadi
“Studi Komparatif Pemikiran Tasawuf
al-Ghazali dan Ibn Taimiyah”

LAMPIRAN-LAMPIRAN



PEDOMAN TRANSLITERASI

\= E = g
- b < = f

o = t 3 = q

& = th d = k

e = d = 1

c = h ¢ = m

c = kh O = n

. = d 3 = w

3 = dh o = h

) = r s = ’

o =z ¢ =y

o = ]

o= sh Untuk Madd dan Diftong
e = s | = a (a panjang)
ua = d ¢ = 1 (i panjang)
L = t 3 = G (u panjang)
5 = z K] = aw

e = ¢ = ay

Contoh penulisan dengan transliterasi:
(a‘5idhn bi al-Lah min al-shaytan al-rajim); ssz )\ olarid! o <l 35cl
(bism al-Lal al-rabman al-rahim); ss=) ca,d) <) gasy
(innd a'taynaka al-kawthar); 353 SGshel G)
(fasalli lirabbika wanhar); 35315 1551 Joad
(sabih al-Rhayp). ) ¢lom



KONSEP TAJALLI ‘ABD AL-LAH IBN ‘ABD
AL-QAHHAR AL-BANTANI DAN POSISINYA
DALAM DISKURSUS WUJUDIYYAH DI NUSANTARA

Ade Fakih Kurniawan
(Fakultas Ushuluddin dan Dakwah IAIN “SMH” Banten
Email: fakih83@yahoo.com )

Abstract: This article aims to examine the wujudiyyah teaching of “Abd
al-Lah bin ‘Abd al-Qabhar al-Bantani in his Mashahid al-Nasik f1
Maqamat al-Salik. A/though he was a great uwlama in the period of
Sultan Abii al-Nagr ‘Arif Shifi’ Zayn al-‘Ashigin—rthe ruler of Banten
Sultanate in the eighteenth century—rhis name was rarely mentioned in the
history of Banten. The Sultan asked him to write a book on wujudiyyah
that especially deals with tajalliyat. The polemics over wujadiyyah in
Banten is different from those of Aceb. In Banten, there is no information
whether the Sultan banned or considered the adberents of wujidiyyah
teaching as infidel (unbeliever). Regarding tajalliyat, al-Bantani explains it
in relation to the tajalll phases of God over the realm that he divides into
Sfour: alam ilahi, ‘alam jabarut, ‘alam malakat and alam nasat. His
concept about these worlds is different from al-Burhampuri’s Martabat
Tujuh and from those of Hamzah Fansiri, al-[ili as well as 1bn ‘Arabi.

Abstrak: Artikel ini bertujnan untuk mengkaji ajaran wujudiyyah dari
"Abd al-Lah bin "Abd al-Qabbar al-Bantani dalam bukunya Mashahid
al-Nasik fi Maqamat al-Salik. Meskipun ia adalah seorang ulama besar
di masa Sultan Abi al-Nagr ‘Arif Shifi’ Zayn al-‘Ashigin—penguasa
Banten Kesultanan di abad X1 11I—namanya jarang disebut-sebut dalanm:
sejarah Banten. Sultan memintanya untuk menulis sebuah bukn tentang
wujadiyyah yang fterutama berbubungan dengan tajalliyat. Mengenai
tajalliyat, a/-Bantani menjelaskan hal itu dalam kaitannya dengan fase
tajalli Allah atas segala kenyataan yang dibaginya menjadi empat, yaitn:
alam ilahi, ‘alam jabarat, ‘alam malakat dan ‘alam nasat. Konsep
mengenai dunia ini berbeda dari Martabat Tujuh karya al-Burhanpuri
dan karya-karya Hamzah Fansiri, al-]ili serta 1bn ‘Arabi.

Keywords: wujadiyyah, tajalli, ‘awalim, martabat tujuh, maratib al-
wujud

|[//l/Ml/h2 Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013

[\
|
u



Ade Fakih Kurniawan, Konsep Tajalli ‘Abd Allah 1bn ‘Abd al-Qabbar al-Bantant...

BANYAK orang Eropa yang pernah berkunjung ke kesultanan
Banten pada abad XVI dan XVII memberikan catatan bahwa
kesultanan Banten menjadi pusat kegiatan keilmuan Islam.
Bahkan pada abad-abad setelahnya, menurut Martin van
Bruinessen, Banten terkenal dengan umat Islamnya yang lebih
sadar diri dibandingkan dengan daerah lainnya di pulau Jawa.
Mengutip catatan Snouck Hurgronje, menurut Martin, pada
akhir abad XIX orang-orang Banten merupakan orang-orang
yang sangat menonjol di antara orang-orang Asia Tenggara yang
menetap di Mekah, baik sebagai guru maupun murid.!

Para penguasa Banten tampaknya sangat menaruh minat
yang sungguh-sungguh terhadap masalah-masalah akidah dan
tasawuf yang sangat dalam dan rumit (tasawuf falsafi). Misalnya,
Sajarah Banten—sebuah karya abad XVII—menceritakan perihal
utusan yang dikirim ke Mekah untuk mencari pendapat atau
penjelasan yang berwibawa tentang tiga teks keagamaan yang
rupanya mengandung doktrin-doktrin tasawuf wauyndiyyal® seperti
yang diuraikan oleh Hamzah Fansari. Selain itu, utusan tersebut
diperintahkan untuk meminta pengiriman ulama yang
berpengetahuan luas dari Mekah untuk memberikan penerangan
di Banten.> Utusan Banten tersebut bertemu dengan seorang

!Martin van Bruinessen, Kitab Kuning: Pesantren dan Tarekat (Bandung:
Penerbit Mizan, 1999), 246.

2Ada tiga terma penting terkait dengan wujidiyyah ini, yakni ittipad, hulil,
dan wapdabh al-wujnd. Ittihad adalah sebuah tingkatan dalam pengalaman mistis
(spiritual) ketika seorang sufi telah merasa dirinya telah bersatu dengan
Tuhan. [#ipad ini sering kali disandarkan kepada Abu Yazid al-Bistami
sebagai orang yang memunculkan ajaran i##had dalam tasawuf. Terma yang
kedua adalah ju/il yang dibawa oleh al-Hallaj yang menurut Aba Nagr al-
Hallaj, pulil berarti Tuhan memilih tubuh-tubuh manusia tertentu setelah
sifat-sifat kemanusiaannya dilenyapkan. Terminologi ketiga adalah wapdah al-
wujnid yang sering disandarkan kepada Ibn ‘Arabi meski dalam tulisan-
tulisannya, Ibn ‘Arabi tidak pernah menggunakan istilah wapdab al-wujid ini.
Lihat Kautsar Azhati Noer, Ibn al-‘Arabi: Wapdah al-Wujiid Dalam Perdebatan
(Jakarta: Paramadina, 1995), 36; RA. Nicholson, “Ittthad” dalam MT.
Houtsama, et.all (ed.) First Encyclopaedia of Islam, Jilid 4 (Leiden EJ. Brill,
1987), 565; Harun Nasution, Falsafah dan Mistisisme dalam Islam (Jakarta:
Bulan Bintang, 1990) 88.

SJudul dari tiga teks keagamaan yang ditanyakan tersebut adalah
Margum, Muntabi (judul salah satu karya Hamzah Fansuri), dan wujadiyyab.

276 Ularauna Jurnal Studi Keislaman, Nolume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 |



Ade Fakih Kurniawan, Konsep Tajalli ‘Abd Allah Ibn ‘Abd al-Qabbar al-Bantant...

ulama terkenal Muhammad ‘Alf ibn ‘Allan, namun mereka tidak
berhasil membujuknya untuk datang ke Banten.

Untuk memberikan jawaban atas pertanyaan-pertanyaan
yang diajukan oleh Sang Sultan, Abu al-Mafakhir dan puteranya,
Abu al-Ma’alt Ahmad, Ibn ‘Allan menulis dua risalah yang masih
ada hingga kini. Salah satunya berbicara mengenai pertanyaan
Sultan tentang karya al-Ghazali, Nasipat al-Mulik (Nasihat untuk
Para Raja), sebuah teks yang pasti sangat menarik bagi penguasa
Muslim, sedangkan risalah yang lain membahas tentang masalah
yang bersifat mistik-metafisik. Sang Sultan rupanya mempunyai
minat yang sangat besar terhadap kontroversi seputar doktrin-
doktrin tasawuf wawndiyyah Hamzah Fansuri, karenanya, ia
kemudian berkonsultasi dengan penentangnya yang paling
terkenal, Nur al-Din al-Raniri, yang pada waktu itu akan
meninggalkan Aceh untuk kembali ke tanah kelahirannya,
Gujarat. Al-Ranirt juga menjawab pertanyaan-pertanyaan Abu al-
Mafakhir dalam salah satu dari beberapa risalahnya yang terakhir,
yang memfokuskan pembahasannya pada salah satu doktrin
khusus yang dikemukakan oleh Hamzah.* Dalam sejarahnya,
polemik itu berakhir tragis, dengan pembakaran karya-karya
Hamzah Fansuri dan Shams al-Din al-Sumatrani serta
pengejaran bahkan pembunuhan terhadap pengikut-pengikutnya
yang enggan bertobat.

Iklim yang tercipta akibat kontroversi doktrin waujudiyyah di
Aceh itu, tampaknya juga berpengaruh pada pemikiran-
pemikiran yang lahir pada masa berikutnya. Naskah yang penulis
temukan di wilayah Banten dan ditulis oleh ulama lokal
menunjukkan dinamika intelektual yang terjadi pada kisaran abad
XVII dan XVIII di Nusantara. Naskah itu ditulis oleh ‘Abd al-
Lah bin ‘Abd al-Qahhar al-Bantani dengan judul Mashahid al-
Nasik fi Magamat al-Salik, menerangkan tentang masalah tasawuf

Lihat Titik Pudjiastuti, “Sajarah Banten: Edisi Krittk Teks”, Tesis
(Universitas Indonesia, Jakarta, 1991) pupuh 37.7, 42.26.

‘ALLama’an fi Takfir Man Qdla bi Kbalg al-Qur'an (Cahaya Terang:
Menerangkan tentang Kafirnya Orang yang Mengatakan Al-Qur’an adalah
Makhluk), dideskripsikan secara ringkas oleh Ahmad Daudy dalam A/ab dan
Manusia dalam Konsepsi Shaykh Niir al-Din al-Raniri (Jakarta: Rajawali, 1983),
55-6.

|[//l/Ml/h2 Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 277



Ade Fakih Kurniawan, Konsep Tajalli ‘Abd Allah 1bn ‘Abd al-Qabbar al-Bantant...

dan ditulis atas permintaan seorang sultan Banten yang pada saat
itu tengah memerintah, yakni Sultan ‘Abu al-Nasr Muhammad
‘Arif Shifa’ Zayn ‘Ashiqin (1753-1773 M)5 putra Sultan Aba al-
Fath Muhammad Shifa’ Zayn al-‘Arifin (1733-1750 M).6

Lain halnya dengan apa yang terjadi di Aceh, di kesultanan
Banten paham wundiyyah dapat berkembang tanpa adanya
pengkafiran. Hal ini terjadi karena banyak sultan Banten yang
cinta terhadap ilmu pengetahuan khususnya tentang ilmu
keislaman. Di antara para sultan Banten yang banyak menaruh
perhatian kepada penulisan dan penyalinan teks-teks Islam
adalah Sultan Aba Nasr Muhammad ‘Arif Shifa’ Zayn al-
‘Ashigin yang memerintah Banten tahun 1753-1773. Dalam
keterangan P. Voorhoeve, Sultan AbG Nasr Muhammad ‘Arif
Shifa’ Zayn al-‘Ashiqin ini tak sekadar cinta terhadap ilmu,
terutama dalam bidang tasawuf, tetapi beliau juga turut
melakukan dan mengamalkannya. Sang Sultan mendapatkan
tyjazah tarekat Qadiriyyah dari Muhammad bin ‘Ali al-Tabari al-
Husayni al-Shafi1, salah seorang guru dari ‘Abd al-Lah bin ‘Abd
al-Qahhar al-Bantani.

Biografi ‘Abd al-Lah bin ‘Abd al-Qahhar al-Bantani

Nama ‘Abd al-Lah bin ‘Abd al-Qahhar al-Bantani
diabadikan dalam tulisan Martin van Bruinessen meski tidak
tuntas (hanya disebutkan dalam dua paragraf). Martin
menyebutnya sebagai Guru Besar (tarekat) di kesultanan Banten
selain ~ Sheikh  Yusuf  al-Maqassari,  artinya, = Martin

SPenanggalan ini diambil dari catatan Yoseph Iskandar dkk., Searab
Banten (Jakarta: Tryana Sjam’un Corp, 2001). Namun Martin van Bruinessen
memiliki pendapat berbeda mengenai kelahiran dan kematian Sultan Zainal
Asyikin, yakni 1753-1777 M. Lihat, Martin van Bruinessen, Kitab Kuning:
Pesantren dan Tarekat (Bandung: Penerbit Mizan, 1999), 269.

®Naskah ini penulis dapatkan dari masyarakat di daerah Pontang,
Kabupaten Serang, Propinsi Banten. Karena itu manuskrip ini kemudian
kami beri nama “Manuskrip Pontang”. Manuskrip tersebut merupakan
sebuah koleksi tulisan ‘Abd Allah bin ‘Abd al-Qahhar al-Bantani dan
memuat setidaknya empat macam tarekat, yakni Syattariyah, Qadiriyah,
Nagsabandiyah, dan Rifa’iyah. Hal ini pun menunjukkan bahwa Abdul
Qahhar merupakan guru dari empat tarekat tersebut.

278 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 |



Ade Fakih Kurniawan, Konsep Tajalli ‘Abd Allah Ibn ‘Abd al-Qabbar al-Bantant...

menganggapnya sebagai ulama yang memiliki pengaruh besar di
kesultanan Banten.

Nama lengkap Sang Guru Besar itu, sebagaimana tercatat
dalam berbagai sumber, adalah ‘Abd al-Lah bin ‘Abd al-Qahhar
al-Bantani.” Informasi mengenai ulama ini terbilang sangat
minim sekalipun namanya cukup popular karena tercatat dalam
beberapa karya biografi bermutu semisal Geischichte der Arabischen
Literatur (GAL) karya Carl Brockelmann. Namun data-data yang
disajikan dalam GAL ini hanya memuat perkiraan tahun wafat
dan dua karya monumentalnya yang paling dikenal dunia yakni
Risdlah Shurat al-Hajj yang ia tulis selama ia berada di Mekah
pada tahun 1748 dan Kitab al-Masa'il.$ Karena itu, pengungkapan
lebih jauh mengenai jati diri tokoh ini masih menjadi pekerjaan
lebih lanjut, dan penulis seringkali harus mencari-carinya dalam
beberapa biografi penulis naskah maupun menelusuri naskah-
naskah yang ia tulis.

Dalam buku catalog L.W.C. van den Berg ternyata dijumpai
tiga nama yang mirip, yakni ‘Abd al-Lah bin ‘Abd al-Qahhar al-
Bantani, ‘Abd al-Lah bin ‘Abd al-Qahhar al-Jawi, dan ‘Abd al-
Lah bin ‘Abd al-Qahhar. Pertanyaannya sekarang, apakah ketiga
nama tersebut merupakan orang yang satu tetapi beda
penyebutan? Dalam hal ini penulis sependapat dengan R.
Friederich dan L.W.C. van den Berg yang berkesimpulan bahwa
ketiga nama dengan sebutan yang berbeda itu adalah orang yang
sama, yakni ‘Abd al-Lah bin ‘Abd al-Qahhar al-Bantani.? Dalam
buku katalog tersebut, nama-nama itu tercantum di halaman 42,
98, 101, 116, 117, 125, 128, dan 133. Ketiga nama tersebut juga
dapat dijumpai dalam naskah-naskah sebagai berikut:

1. Kumpulan naskah A. 31 :halaman 236

2. Kumpulan naskah A. 111 : halaman 2, dan 3

"Lihat ‘Abd Allah bin ‘Abd al-Qahhar al-Bantani, Mashdhid al-Nasik fi
Magamat al-Sdlik halaman 94. Naskah yang penulis gunakan dalam penelitian
ini dan ditemukan dari tangan masyarakat Pontang, Serang, Banten.
Selanjutnya disebut Mashabid.

8Catl Brockelmann, Geschichte der Arabischen Litteratur, Vol. 11 (Leiden:
E.J. Brill, 1949), 422.

LW.C. van den Berg dan R. Friederich, Codicum Arabicorum in
Bibliotheca Societatis Artinm et Scientatiarum quae Bataviae Floret Asservatorum
Catalognm (Bataviae — Hage Comitis, 1873), 145.

| Ulrauina Jurnal S udi Keislaman, Nolume 17 Nomor 2 (Desember) 2013



Ade Fakih Kurniawan, Konsep Tajalli ‘Abd Allah 1bn ‘Abd al-Qabbar al-Bantant...

3. Kumpulan naskah A. 114 : halaman 3

4. Kumpulan naskah A. 131 : halaman 29, 54, 68, 192, 221,
dan 234

5. Kumpulan naskah A. 145 : halaman 169

6. Kumpulan naskah A. 146 : halaman 157 dan 230

7. Kumpulan naskah A. 155 : halaman 1 dan 35

8. Kumpulan naskah A. 159 : halaman 317

9. Kumpulan naskah A. 656 :halaman 6, 27, 143, dan 149

Dalam salah satu tulisan di berita harian lokal, Radar Banten
tanggal 27 Juni 2006, Sukar menyatakan bahwa ‘Abd al-Lah bin
‘Abd al-Qahhar al-Bantani adalah cucu dari Sultan Ageng
Tirtayasa.!l0 Jika yang ia maksud adalah cucu Sultan Ageng
Tirtayasa melalui jalur Sultan Haji (putera Sultan Ageng Tirtayasa
yang bergelar Sultan Abu al-Nasr ‘Abd al-Qahhar), maka
menurut saya itu adalah kesimpulan yang terburu-buru. Pasalnya,
tidak ada satu keterangan pun yang menyatakan bahwa Sultan
Haji memiliki putera bernama ‘Abd al-Lah dalam silsilah
keturunannya.

Dalam silsilah Se¢jarah Cianjur, ditemukan nama ‘Abd al-Lah
dengan tambahan nama Rifa’1 di belakangnya. ‘Abd al-Lah Rifa’i
ini adalah putera Sheikh ‘Abd al-Qahhar, seorang ulama Banten
yang menikah dengan Ratu ‘Aisha cucu Sultan Ageng Tirtayasa.
Ayahanda Ratu ‘Aisha itu sendiri adalah Awliya Sheikh H. Ilyas
Maulana Mansur yang dimakamkan di Cikadueun, Pandeglang,
Banten. Selanjutnya dinyatakan bahwa Sheikh ‘Abd al-Lah Rifa’
ini menikah dengan Ny. R. Modjanagara, puteri Raden Adipati
Wira Tanu Datar IV (Raden Sabirudin), seorang Adipati Cianjur.
Adipati ini dikenal dengan seorang penguasa yang alim, luas
pengetahuan agamanya, dan sangat sholeh.

Dari perkawinan ‘Abd al-Lah Rifa’i dengan Ny. R.
Modjanagara ini lahirlah beberapa putera dan puteri, yakni 1)
Raden Aria Mangkupradja yang kemudian menjadi Patih Cianjur
dan selanjutnya menurunkan silsilah Bupati Cianjur; 2) Raden
Muhamad Husen yang kemudian menjadi Panghulu Gede Cianjur;
3) Nyi Bodedar yang menjadi orang terkaya di zamannya dan
telah mewakafkan berhektar-hektar tanah untuk keperluan

10Sukar, “Banten, Spirit Kemajuan Literasi Balenda” dalam berita harian
Radar Banten, Selasa, 27 Juni 2000.

280 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 |



Ade Fakih Kurniawan, Konsep Tajalli ‘Abd Allah Ibn ‘Abd al-Qabbar al-Bantant...

kepenghuluan, salah satu wakafnya yang hingga kini masih ada
dikelola oleh Badan Wakaf Masjid Agung Cianjur.!!

Jika kita membaca keterangan yang ada dalam teks Mashahid
al-Nasik fi Magamat al-Salik, ‘Abd al-Lah bin ‘Abd al-Qahhar al-
Bantani sendiri menyatakan diri pernah tinggal di Cianjur, maka
pernyataan dalam Sejarah Cianjur adalah masuk akal dan dapat
diterima. Dan berdasarkan pernyataan dati Sejarah Cianjur di atas,
maka keraguan Martin van Bruinessen mengenai apakah ayah
atau ibunya yang memiliki darah Banten dapat segera terjawab.
‘Abd al-Lah bin ‘Abd al-Qahhar al-Bantani merupakan
keturunan Arab-Banten, ayahnya adalah ulama dari Arab, yakni
‘Abd al-Qahhar, dan ibunya adalah orang Banten cucu Sultan
Ageng Tirtayasa, Ratu ‘Aisha.

‘Abd al-Lah bin ‘Abd al-Qahhar al-Bantani merupakan anak
didik Sultan Abi al-Nasr Muhammad ‘Arif Zayn al-‘Ashiqin
(berkuasa 1753-1773) dan disebut-sebut sebagai ulama yang
produktif menyalin dan menulis karya-karya berbahasa Arab
maupun Jawa yang menjadi koleksi perpustakaan Kesultanan
Banten sebelum dirampas oleh Belanda pada tahun 1830 pasca
likuidasi kesultanan.!? Sepeninggalnya, terdapat tiga nama yang
menjadi khalifah dari tarekat yang dikembangkannya, seperti gadi
Muhammad Tahir dari Bogor, Haji Muhammad ‘Alf dari Cianjur,
dan Haji Muhammad Ibrahim Haran al-Jalis dari Cianjur.!
Perihal kedekatannya dengan Sang Sultan adalah sebuah fakta,
karena beberapa karyanya seringkali merupakan permintaan
Sang Sultan, sehingga membawa saya untuk berasumsi bahwa
ulama ini meski tidak tinggal di keraton ia tetap mendapat
dukungan dan perlindungan dari Sang Sultan.

Dalam karya yang ia tulis, ia mengaku bermazhab Syaft’i
dalam soal figh, pengikut tarekat Shattariyah dan Qadiriyyah,
mengikuti mazhab al-Maturidi dalam soal akidah, dan
mendapatkan ~ kematangan  intelektualnya  dari  Mekah
Musharrafah.14  Selebihnya, tidak terdapat sumber yang

UBayu Suryaningrat, Sajarah Cianjur Sareng Raden Aria Wira Tanu Dalem
Cikundur, Cianjur (Jakarta: Rukun Warga Cianjur, t.t.), 122-4.

12Bruinessen, Kitab Kuning. .., 269

Blbid., 270.

4] bid.

|[//l/Ml/h2 Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 281



Ade Fakih Kurniawan, Konsep Tajalli ‘Abd Allah 1bn ‘Abd al-Qabbar al-Bantant...

memberikan informasi mengenai kehidupannya secara utuh.
Namun yang jelas, ia dikenal dekat dengan Sultan Abu al-Nasr
Muhammad ‘Arif Zayn al-‘Ashigin yang kemudian banyak
memintanya untuk menyalin atau menulis buku-buku keagamaan
untuk dipergunakan di Banten.

Seperti disebutkan Martin van Bruinessen, tokoh ini adalah
anak didik Sultan Abi al-Nasr Muhammad ‘Arif Shifa’ Zayn al-
‘Ashigin. Namun tidak ada keterangan lebih lanjut mengenai
kapan dirinya menimba ilmu kepada penguasa Banten itu.
Kemungkinan besar adalah saat dia masih kecil dan belum
berangkat ke Tanah Suci. Setelah itu dia berangkat ke Tanah
Suci dan menimba ilmu dengan beberapa ulama kenamaan.
Nama-nama gurunya selama studi di Madinah, Mekah dan
Yamman ia catat dalam manuskrip karyanya yang berjudul Fa#)
al-Mulnk 1iyasila ila Malik al-Mulk ‘ald Qa’idah Abl al-Sulik.>

Dikatakan bahwa pada 1746, ‘Abd al-Lah bin ‘Abd al-
Qahhar al-Bantani berada di Mekah, bahkan sempat mengarang
dan menyalin beberapa kitab. Namun tidak ada keterangan yang
jelas berapa lama beliau berada di Mekah. Keterangan tahun
tersebut saya jumpai dalam buku catalog L.W.C. van den Berg
sebagai berikut:

...LIT quaestiones (Jww) de variis rebus theologicis, ut: de vita futura,
de paradiso, de daemonibus, de statura corporis Adami, ect. Auctor
landator Muhammad, filius doctissimi Scaich Abd al-Baqi Malachitae,
mortui A.H. 1099.

Librarius fuit Abd Allah ibn Abd al-Qahhar al-Djawi qui scripsit A.H.
1159 in urbe Mekkat. Doxologia deest.'¢

Berdasar kutipan di atas, ‘Abd al-Lah bin ‘Abd al-Qahhar al-
Bantani pernah tinggal di Mekah pada tahun 1159 H/1746 M
dan sempat menyalin kitab berjudul Masa’i/ karya Muhammad

Manuskrip ini dapat kita temukan di Perpustakaan Nasional Jakarta
dengan kode MS. A IIL

16Artinya: “Lima puluh dua pertanyaan () tentang bermacam-
macam persoalan teologi, kehidupan akhirat, surga, setan, tentang sosok
tubuh Adam, dan lain-lain. Pengarangnya Muhammad putera Syekh Abd al-
Baqi bermazhab Maliki yang sangat terpelajar dan wafat tahun 1099 H.
Penyalinnya adalah Abd Allah bin Abd al-Qahhar al-Djawi. Ia menulis tahun
1159 H (1746 M) di kota Mekah. Tidak ada kata pujian kepada Tuhan”.
Lihat, Berg dan Friedetich, Codicum Arabicorum. .., 115.

Ay Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 |



Ade Fakih Kurniawan, Konsep Tajalli ‘Abd Allah Ibn ‘Abd al-Qabbar al-Bantant...

bin Shaikh al-Baqi al-Maliki. Sementara itu, dalam kumpulan
naskah A. 131 halaman 68 juga dijumpai keterangan bahwa ‘Abd
al-Lah bin ‘Abd al-Qahhar al-Bantani ini pada tahun 1161
H/1748 sempat mengarang naskah betjudul Risalah Shurit al-
Hajj di Mekah. Dalam naskah tersebut beliau mengatakan dalam
bahasa Arab sebagai berikut:
o G pam (e e b U8 Ly s il () sy A8, adl 48 § Cysle S UL
4ily zll Loyd ole @ 1oz shaisls (Gamll 9 panl o) pamby pam of Gl
(ﬁLAj)SA) ﬁb)inj ileya9 diligiang diel 99
Artinya: Ketika saya tinggal di Mekah al-Musharrafah—semoga Allah
menambah kemuliaan atasnya—beberapa sahabat meminta saya
untuk menyusun dan meringkas seringkas mungkin tentang syarat-

syarat haji, rukun-rukun, kewajiban-kewajiban, sunah-sunah, yang
mengharamkan dan yang memakruhkannya.

Ketika di Mekah, ia berguru kepada al-Imam Muhammad
bin ‘Ali al-Tabari, putera ‘All al-Tabarl yang juga guru para
ulama Nusantara pada abad sebelumnya semisal ‘Abd al-Ra’af
Singkel. Guru penting keduanya ini pernah berguru kepada ‘Abd
al-Lah bin Salim al-Basri al-Makki yang juga guru beberapa
ulama kenamaan asal Nusantara di abad XVII. Darinya ‘Abd al-
Lah bin ‘Abd al-Qahhar al-Bantani menerima ajaran tarekat
Shattariyah yang kemudian ia sebarkan di daerah Banten dan
sekitarnya. Dia juga memperoleh ijazah secara langsung
pengajaran kitab hadis karangan Muhammad ‘Ali al-Tabari
betjudul Fayd al-Abad fi Tl bi “Ulnwwi al-Isnad.

Beberapa nama gurunya yang lain semasa di Mekah adalah
Imam ‘Abd al-Wahhab al-Shafi’i, Sa’id al-Shibli, ‘All al-Yamani,
Ahmad al-Astabawi, ‘Ata’ al-Mistl, Ahmad al-Mabhalli, Sa’id al-
Magribi, Salim al-Garnuqi al-Hadrami, Sayyid ‘Umar al-Darir,
Sayyid Muhammad al-Mafazi, dan ‘Abd al-Wahhab al-Tantawi
al-Azhari, kepada nama yang disebut terakhir ‘Abd al-Lah belajar
ilmu fikih, tafsir al-Baydawi dan hadis di Masjid al-Haram.
Sementara satu nama gurunya yang paling memberikan
pengaruh besar terhadap pemikiran ‘Abd al-Lah bin ‘Abd al-
Qahhar al-Bantani adalah Sayyid Ibrahim al-Madani dan al-
Imam Muhammad bin ‘Ali al-Tabari. Hal ini terlihat dari
tingginya pujian yang ia berikan kepada kedua ulama besar itu
yang ia sebut sebagai a/-‘Alim al-‘Allimab (penghulu para ulama).

|[//l/Ml/h2 Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 PAK)



Ade Fakih Kurniawan, Konsep Tajalli ‘Abd Allah 1bn ‘Abd al-Qabbar al-Bantant...

Sedangkan selama di Madinah ‘Abd al-Lah bin ‘Abd al-
Qahhar al-Bantant antara lain berguru kepada Sayyid Ibrahim al-
Madani bin Muhammad Tahir al-Madani yang memberinya
flazah pengajaran kitab alSimt  al-Majid karya Ahmad al-
Qushashi. Hal ini terbilang wajar karena Sayyid Ibrahim al-
Madani merupakan putera dari Muhammad Tahir al-Madani
yang disebut-sebut sebagai anak sekaligus pengganti dari Ibrahim
al-Kurani. Dengan demikian, guru ‘Abd al-Lah bin ‘Abd al-
Qahhar al-Bantani adalah cucu ulama kenamaan abad XVII yang
sangat berpengaruh dan menjadi guru bagi para ulama
Nusantara pada abad sebelumnya. ‘Abd al-Lah bin ‘Abd al-
Qahhar al-Bantani juga menerima tarekat Nagshabandiyyah dari
Ibrahim al-Madani.

Ketika Sheikh Yusuf al-Maqassari memperkenalkan tarekat
Nagshabandiyya di Banten, bukanlah merupakan tarekat dalam
arti organisasi yang dibawanya melainkan hanya teknik-
tekniknya, terutama zikirnya dan metodenya dalam mengatur
nafas. Pasalnya, jika benar ia telah mengajarkannya pastilah akan
ditemui beberapa orang khalifahnya di daerah Banten. Kasus
‘Abd al-Lah bin ‘Abd al-Qahhar mungkin berbeda. Sheikh ‘Abd
al-Lah ini telah mengangkat beberapa khalifah di daerah-daerah
sekitar Banten, yang tampaknya semacam permulaan bagi
organisasi yang sebenarnya, suatu jaringan yang pelan-pelan
mengembang. Namun, tidak ada petunjuk sama sekali bahwa
sesuatu yang menyerupal gerakan massa telah timbul
(bandingkan dengan pemberontakan petani Banten pada abad

XIX).
Konsep Tajalli dan ‘Awalim

Agama sepanjang sejarahnya tidak pernah terlepas dari
pembahasan akan ketuhanan. Tuhan dalam pembahasannya ini
terwujud dalam ajaran tauhid, yakni bahwa Tuhan adalah Esa,
Tuhan yang Mahamutlak. Tauhid merupakan puncak kesadaran,
di mana manusia sebagai makhluk akan mempunyai totalitas
prinsip akan Tuhan yang Esa. Dalam hal lain, tauhid menjadi
sebuah “kesadaran eksistensial” bahwa tidak ada segala sesuatu
apapun kecuali Tuhan (/g ildba illa Allah). Implikasi tersebut
memunculkan kesadaran baru akan realitas yang ada, yakni

284 Ularauna Jurnal Studi Keislaman, Nolume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 |



Ade Fakih Kurniawan, Konsep Tajalli ‘Abd Allah Ibn ‘Abd al-Qabbar al-Bantant...

hanyalah merupakan pancaran (fgjalliya?) akan Wujud Mutlak.
Karena itu, perlu dipahami terlebih dahulu mengenai konsep
tajalli agar pembahasan mengenai ‘awalizz menjadi terpahami,
karena bagi Ibn ‘Arabi alam adalah penampakan diri (tgjalli) al-
[agq.

Istilah fajalli yang digunakan oleh Ibn ‘Arabi sinonim dengan
kata fayd (emanasi, pemancaran, pelimpahan), gwhir
(pemunculan, penampakan, pelahiran), fanagzu/ (penurunan,
turunnya), dan fa#) (pembukaan). Tujuan Tuhan menciptakan
alam ini adalah agar Ia dapat melihat diri-Nya dan
memperlihatkan  diri-Nya. Dia mengenal diri-Nya dan
memperkenalkan diri-Nya melalui alam. Alam adalah cermin
bagi Tuhan. melalui cermin itulah Dia mengenal dan
memperkenalkan wajah-Nya. Di samping itu, Tuhan juga
merupakan “harta simpanan tersembunyi” yang tidak dapat
dikenal kecuali melalui alam. Ide ini didasarkan pada hadis Nabi
tentang “harta simpanan tersembunyi” yang telah disinggung di
bab sebelumnya. Hadis ini mengandung pengertian bahwa
Tuhan rindu untuk diketahui dan karena itu Dia menciptakan
alam. Hadis inilah yang kemudian dijadikan sandaran bagi Ibn
‘Arabi dan sufi lainnya untuk mendukung konsep Zaalli.

Karena itu, pembahasan mengenai alam bertujuan untuk
dapat mengenal Tuhan yang memang ingin dikenal. Dengan
mengenal Tuhan, seorang sa/ik dapat mempererat intimasinya
dengan Tuhan, dan pengenalan Tuhan ini dilakukan dengan
memahami konsep alam sebagai salah satu tanda eksistensi dan
emanasi-Nya. Ibn  ‘Arabi, seperti dikatakan di atas,
mengumpamakan alam sebagai cermin bagi Tuhan untuk
melihat diri-Nya. Cinta untuk melihat diri-Nya adalah sebab
penciptaan alam. Dapat pula dikatakan bahwa alam adalah
alamat atau tanda untuk mengetahui Tuhan. (Alam dalam bahasa
Arab adalah a/-‘alamz dan alamat atau tanda adalah ‘@lamabh. Al
dlam dan ‘alamah keduanya sama berasal dari akar yang sama,
yakni %, yang daripadanya pula berasal kata %z, yang berarti
pengetahuan. Kata lain yang searti dengan ‘@lamah adalah agyah,
yang juga berarti tanda). Alam, yaitu cermin dan tanda bagi
eksistensi Tuhan, tidak aka nada tanpa #aja//i-Nya.

|[//l/Ml/h2 Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013

[\
oo
(2]



Ade Fakih Kurniawan, Konsep Tajalli ‘Abd Allah 1bn ‘Abd al-Qabbar al-Bantant...

Awalim merupakan bentuk jamak dari kata @am. Selain kata
dlam, dalam menerangkan fgja/li Tuhan juga dikenal dengan
istilah martabat atau maratib, yakni tingkatan-tingkatan manifestasi
Tuhan, serta badrah atau padarat, yakni penampakan diri Tuhan.
‘Abd al-Lah al-Bantani secara garis besar menyebutkan ada
empat macam tingkatan dalam ‘@wdlim ini, yakni ‘Alam Ilibi,
Alam Jabarit, ‘Alam Malakit, dan ‘Alam Nasit. Keempat ‘Glam
ini di dalamnya memiliki macam dan tingkatannya masing-
masing sejak alam di mana Tuhan tak berdefinisi hingga alam
insan  kamil. Pembagian dan macam-macam ‘@lam tersebut
menurut ‘Abd al-Lah akan dijelaskan berikut.

a.  ‘Alam Uabi

Menurut ‘Abd Allah, pada taraf ini Tuhan (atau dalam istilah
Ibn ‘Arabi disebut a-Hagg) belum memanifestasikan diri-Nya,
Dia masih terbebas dari pembatasan dan pensifatan. Dia masih
berupa Dhat yang mutlak dan tak diketahui (‘adams inpisar), wujid
yang Mahamutlak dengan kemutlakannya. Dengan bahasa
sederhana dikatakan dalam taraf ini Dia tak lebih merupakan
Dhat per se dalam kegelapan metafisik (tak dikenal). Meski pada
taraf ini belum ada suatu emanasi—Dia sebagai dhat mutlag yang
tak diketahui—tetapi ‘Abd al-Lah membagi lagi di dalamnya
yang terdiri dari lima tingkatan, yakni:

1. Alam yang digambarkan dengan alam yang suci dan

murni (a/-Bapt wa al-Siry)
2. Alam Dhat dan Kesucian Mutlak (‘A/am Dhat al-Mutlag wa
Bayad al-Mutlag)

3. Puncak segala hakekat (Hagigat al-Haga'ig) dan Dhat
Yang Asal (Kunh al-Dhat)

4. Mahiyyat al-Mabiyya dan Huwiyyat al-Dhat

5. Alam di mana Dhat tak bersifat (Majhil! al-Na’l) dan
Mahagaib (Gayb al-Guynb). Dalam taraf ini juga disebut
alam al-Apadiyya, al-Lata’ayyun serta martabat alam yang
digambarkan seakan kabut gamang hampa udara karena
merupakan sebuah tingkatan yang betul-betul tak
diketahui (Martabat al-‘Ama).

Sehubungan dengan martabat al-‘ama ini, ‘Abd al-Lah
mencatat sebuah keterangan yang menyatakan bahwa ada

286 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 |



Ade Fakih Kurniawan, Konsep Tajalli ‘Abd Allah Ibn ‘Abd al-Qabbar al-Bantant...

pertanyaan yang disampaikan kepada Nabi Saw.: “Di mana
Tuhanmu berada sebelum Ia mencipta makhluk-Nya?” Nabi
Saw. menjawabnya: “Tuhan berada di alam a/-‘ama, yang di atas
maupun di bawahnya hampa udara “.

b.  Alam Jabarit

Alam Jabarit ini menurut ‘Abd al-Lah adalah alam dimana
Tuhan sudah memulai manifestasi-Nya yang pertama. Alam ini
disebutnya pula dengan alam sifat-sifat (‘@am al-sifa?) yang
digambarkan sebagai berkumpulnya alam yang besar (wajma’ al-
kubrd) dan sekat dari sekat-sekat yang besar (bargakh al-barazikh
al-kubrd). Alam ini juga disebut sebagai alam kesatuan (a/-wahda),
entitas awal (alta'ayyun al-awwal), akal pertama (al-‘agl al-awwal),
martabat ketuhanan (wartabat al-ilahi), martabat kekekalan asal
(azal al-azal wa abad al-abad), yang akhir, yang lahir dan batin. Dia
juga merupakan jiwa universal (alnafs al-kullliyya), meliputi
seluruh entitas permanen (mupit al-a’yan al-thabita), hakekat
muhammad  (@l-hagiqa  al-mupammadiyya)  yang — kemudian
digambarkan sebagai entitas permanen (a/-a’yan al-thabita), ia juga
merupakan alam nama-nama (‘@am al-asma’).

c. ‘Alam Malakit

Alam  al-Malakit ini merupakan Hakekat Adam, bentuk
entitas kedua (alta'ayyun al-thani), pengetahuan ketuhanan (a/-
ma’limat al-ilabiyya), sekat kecil (al-barazikh al-sugrd), yang batin,
ciptaan tertinggi (al-falakiyya al-‘uluwiyya), disebut juga martabat
al-wapidiyya. Dalam hal ini, menurut ‘Abd Allah, para imam
berbeda pendapat mengenai a/-a’yan al-thabita. Menurut al-Imam
Malik r.a.: “al-A’yan al-Thabita adalah gadim karena ia erat sekali
hubungannya dengan Yang Mahaqadim”. Al-Imam al-Syafi1
ra.berkata: “alA’yan al-Thabita bukanlah gadim, melainkan
bersifat baru (mupdatha) karena ia merupakan bentuk yang telah
diketahui, dan setiap bentuk adalah baru (mubdatha) menurut
hokum dan hakekatnya “.

Sedangkan al-Imam Abu Hanifa r.a. menyatakan: “a/-A’yan
al-Thabita bukan gadim juga bukan baru (mupdatha), karena ia
merupakan sekat (barzakh) antara Sang Pencipta (Kbalg) dan
ciptaan-Nya (makbliq) dan pembentukan oleh Dhat itu
didasarkan pada kalimat “kun” (dalam kalimat &un fa yaksn) yang

|[//l/Ml/h2 Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 287



Ade Fakih Kurniawan, Konsep Tajalli ‘Abd Allah 1bn ‘Abd al-Qabbar al-Bantant...

berfungsi sebagai “mediator/penengah”. Maka “penengah” ini
tidak bisa dikatakan sebagai gadiz maupun baru (mubdatha),
seperti halnya cermin, ia tidak bisa dikatakan sebagai orang yang
bercermin (realitas) maupun bayangannya”. Menurut al-Imam
Ahmad bin Hanbal r.a.: “terkadang a/-A’an al-Thabita dikatakan
qgadim dan terkadang pula baru (mupdatha), karena ia merupakan
hasil ciptaan. Hal ini dikarenakan perkataan “kun” (dalam
kalimat kwn fa yaksnn) tidak lepas daripada yang Qadim, maka
dikatakan bahwa ia (alta’yan al-thabita) juga qgadim. Sedang apabila
ia (al-a’yan al-thabita) ini disandarkan pada makhluk yang
mengamini kalimat “kun” itu maka ia termasuk baru (muhdatha)
berdasarkan bentuk-bentuknya berupa ciptaan yang terikat oleh
taktor luar.

Mengenai hal ini ‘Abd al-Lah menyatakan pendapatnya yang
sejalan dengan al-Gazali yang mengatakan bahwa al-a’yin al-
thabita ini merupakan gadima, pendapat ini merupakan bentuk
kehati-hatian bagi orang yang tidak mengetahui rahasia 72w,
dan Allah Maha Mengetahui.

‘Alam Malakat ini merupakan alam perbuatan Tuhan (‘lam
al-afal), alam kenyataan (‘dlam al-ta’thirai), ‘alam arwap, alam gaib,
dan kawasan wewenang Tuhan (‘@lam al-anm).

d. ‘Alam Nasit

‘Alam al-Nasit ini merapakan dunia bawah (‘@am al-sufliyya),
alam manusia (‘dlam al-anam), alam jasmani, alam nyata (‘@lam al-
shahada), alam makhluk, alam zahir, alam wadag (‘dlam al-ajram),
dan alam indrawi (‘dlam al-mapsisal). ‘Alam Nassit ini juga disebut
sebagai alam zusan kamil, alam tempat penciptaan menjadi nyata,
sebuah akhir pelepasan dari penciptaan (akbir al-tanazinlai), dan
puncak dari segala adaan (khatim al-mawjida?).

Dalam alam ini juga dikenal adanya alam lima yang
berpasang-pasangan (a/-khams al-mupit). Adapun unsur-unsur
alam lima yang berpasang-pasangan ini adalah: alam ruhani dan
jasmani (al-rapaniyya wa al-jismaniyya); dunia atas dan dunia bawah
(al-‘ulnwiyya wa al-sufliyya); alam unsur dan mineral (a/-‘ungiriyya wa
al-ma’daniyya); alam bebatuan dan tanaman (a/jamadiyya wa al-
nabatiyya); serta alam hewani dan insani (alhayawaniyya wa al-
msantyya).

288 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 |



Ade Fakih Kurniawan, Konsep Tajalli ‘Abd Allah Ibn ‘Abd al-Qabbar al-Bantant...

Dalam kesimpulannya mengenai pembahasan ‘awdlim ini,
‘Abd al-Lah mengatakan bahwa hakekat wujud adalah Allah itu
sendiri, tidak ada wwid kecuali wujud Tuhan. Wujud Tuhan
bukanlah wujud yang bersifat luar (a/-kharji) maupun wujud
yang bersifat mental (a/-wujid al-3ibni). Wujud yang sebagaimana
adanya sebagai wujud tidaklah terikat dengan sesuatu yang lain
kecuali dengan yang mutlak. Keterikatan dalam bentuk ini tidak
menunjukkan universal maupun partikular, tidak @» maupun
khas, Dia adalah esa dalam keesaan Dhar-Nya. Kebanyakan
orang menetapkannya dengan martabat maupun magamat yang
tak berkeserupaan.

Sebagai tambahan, eksistensi eksternal (a/lwujid al-khariji)
maupun eksistensi mental (a/lwujid al-dhibni) ini sangat erat
hubungannya dengan epistemologi. Terjadinya suatu imu
pengetahuan adalah karena berkumpulnya kedua cksistensi
tersebut melalui unifikasi fenomenal yang bersifat epistemik,
bukan logis ataupun ontologis. Hal ini, karena sebuah objek
cksternal selain memiliki realitas faktual dalam tatanan wujud,
juga memiliki representasi fenomenal dalam pikiran kita yang
terkait dengan tatanan konsepsi. Melalui unifikasi epistemik
terjadi korespondensi yang bermakna “kemiripan” dalam isi dan
“keidentikan” dalam bentuk. Artinya, bentuk internal disatukan
dengan bentuk material eksternal karena adanya saling
keserupaan kedua modus eksistensi tersebut melalui unifikasi
tormal (bentuk; sirah).'7

Karena pada esensinya bersifat intensional (adanya tujuan
yang bersifat cksternal), maka tindak mengetahui senantiasa
dimotivasi, ditentukan, dan dikonstitusi oleh objeknya. Oleh
karenanya, objek memiliki saham, bersama subjek, dalam
penyusunan dan penentuan tindak mengetahui, tetapi berbeda
dari subjek karena memiliki peran yang unik dalam memotivasi
tindak mengetahui. Oleh karena itu, sementara ciri utama objek
adalah memotivasi tindakan subjek, sebaliknya subjek tak bisa
mengambil bagian dalam prosedur memotivasi tindakan
intensionalnya sendiri, dengan alasan sederhana bahwa orang

UMehdi Hairi Yazdi, The Principles of Epistemology in Islamic Philosophy:
Knowledge by Presence New York: State University of New York Press, 1992),
48.

| Ulrauina Jurnal S udi Keislaman, Nolume 17 Nomor 2 (Desember) 2013



Ade Fakih Kurniawan, Konsep Tajalli ‘Abd Allah 1bn ‘Abd al-Qabbar al-Bantant...

yang hadir bagi dirinya sendiri tidak mungkin menjadi objek bagi
dirinya sendiri. Dengan kata lain, pikiran dirancang untuk
berfungsi sebagai kausa efisien (sebab pelaku) bagi tindak
intensional mengetahui sesuatu dan objek berfungsi sebagai
kausa final (sebab tujuan) bagi pelaksanaan tindakan itu. Kausa
efisien tidak dianggap sepenuhnya identik dengan kausa final,
sehingga suatu subjek tidak mungkin identik dengan objeknya.!8

Dalam konteks ini, kausa efisien didefinisikan sebagai agen
yang bertindak, artinya yang melahirkan tindak mengetahui.
Adapun kausa final, berfungsi dengan dua cara berbeda
tergantung pada eksistensi eksternal dan internalnya. Eksistensi
cksternal objek, karena secara prima facie independen dan tidak
hadir dalam pikiran, hanya bisa memotivasi kegiatan intelektual
subjek dari arah luar dan tidak bisa diidentikkan dengannya.
Akan tetapi, cksistensi mental objek yang sama, karena hadir
dalam pikiran, merupakan kausa bagi kausalitas subjek. Artinya,
subjek yang mengetahui sebagai kausa efisien pada gilirannya
disebabkan dan digerakkan oleh bayangan mental objek dalam
pelaksanaan tindak pengetahuan. Karena gagasan tentang
objeklah yang pertama kali mengefektiftkan kausasi potensial
subjek dengan membawanya dari keadaan potensialitas kepada
keadaan aktual. Seandainya gagasan tentang objek tidak ada
dalam pikiran subjek yang mengetahui, niscaya subjek potensial
tersebut tidak akan pernah sampai pada tindak mengetahui sama
sekali. Oleh karena itu, dalam urutan kausasi ini, gagasan tentang
objek muncul lebih dahulu, dan dipandang sebagai kausa prima
(sebab utama), sedangkan realitas objektifnya merupakan kausasi
terakhir dan final dari tindak imanen pengetahuan.!®

Dengan hal ini, maka jelas bahwa pengetahuan yang kita
miliki berasal dari proses pencerapan terhadap eksistensi atau
objek eksternal melalui gambaran (shurab) objek tersebut, yang
kemudian dengan kreatifitas akal diubah menjadi eksistensi
mental (objek internal) yang hadir dalam diri kita. Artinya subjek
(akal) memiliki kemampuan untuk melakukan kreasi dalam
menciptakan objek internal dari bentuk visual entitas yang
berasal dari objek eksternal (wujud luar) bahkan menurut Mulla

181bid.
]bid.

290 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 |



Ade Fakih Kurniawan, Konsep Tajalli ‘Abd Allah Ibn ‘Abd al-Qabbar al-Bantant...

Shadra, bagi orang-orang yang telah mencapai taraf tertinggi
yang akalnya telah aktif dan suci (kudus) secara sempurna, maka
ia akan mampu mengaktualisasikan apa yang ada secara potensial
di dalam akalnya schingga terwujud di luar secara cksistensi
cksternal (wujud luar) sekaligus dengan segala efek yang
dihasilkannya.?0

Jika diamati lebih lanjut, maka konsep ‘awdilinz menurut ‘Abd
al-Lah ini dapat diskemakan sebagai berikut:

AFHagq

™ 1. al-bapt wa al-sirf

. ‘Alam Dhat al-Mutlag wa
Bayad al-Mutlag

3. Hagiqgat  al-Hagd’ig — dan
Kunb al-Dhat

4. Mabiyyat  al-Mahiyya — dan
Huwiyyat al-Dhat

5. Majhil ~al-Na't, Gayb al-
Guyith,  al-Abadiyya,  al-
Lata’ayyun serta Martabat al-
Ama

Alam al-Sifat, Majma’ al-Kubra,
Barzakh al-Barazikh al-Kubra, al-
Walhda, al-Ta'ayyun al-Awwal),
al-‘Agl al-Awwal, Martabat al-

Liahi, azal al-azal wa abad al-
dbad, al-Akbir, al-Zabir, al-Batin,
al-Nafs al-Kullliyya, Mubit al-
Ayan al-Thabita, al-Hagiqa al- ‘Alam
Mubammadiyya dan Alam al- Jabarit
Asma’. Hakekat Adam, a/-
Ta’ayyun al-Thani, al-
Ma’lumat al-llhiyya,
~| alBarazikh al-Sughra,
al-Falakiyya al-
Uluwiyya, al-
Alam Wabidiyya, al-A’yan
_ \_ a/-Thabita," Alam al-
Malakit A 47l Alam al-
Alam al-Sufliyya, Ta’thirat, Alam
Alam al-Andam, Arwah, Alam Ghayb,
Alam al-Shabdda, dan ‘Alam al-Amr.
Alam Makhluk,

Alam Zahir, ‘Alam
al-Ajram, ‘Alam al-
Masiisat, ‘Alam Alam
Insan Kamil, Akbir al- Nasit
Tanazzulat, Khatim al-
Manyidat, dan juga
al-Khams al-Muit.

Alam Semesta

2Mulla Sadra, al-Hikmah al-Muta'dliya, jilid 1 (Beirut: Dar Ihya al-Turath
al-Arabi, 1410 H), 266.

|[//l/Ml/h2 Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 291



Ade Fakih Kurniawan, Konsep Tajalli ‘Abd Allah 1bn ‘Abd al-Qabbar al-Bantant...

Menurut skema besar yang disampaikan oleh ‘Abd al-Lah al-
Bantani, Tuhan bertajalli dalam empat tahapan besar, yakni
Alam Tiahi, ‘Alam Jabarit, ‘Alam Malakit, dan terakhir ‘Alam
Nasut.

Dalam mengakhiri penjelasan mengenai fajalli al-Hagq ini,
‘Abd al-Lah mengatakan bahwa tidak ada waujsd kecuali wujnd
Tuhan, eksistensi Tuhan yang sebenarnya tidak bisa
dikonsepsikan oleh akal manusia, eksistenasi-Nya tidak terikat
oleh eksistensi lainnya. Dia dalam diri-Nya tidak memiliki sifat
apa pun, tidak &x//i maupun jug’i, tidak Akbas maupun ‘am, Dia
Esa dalam keesaan-Nya yang tak berbilang. Sedangkan eksistensi
selain diri-Nya terikat oleh eksistensi-Nya, dari Yang Esa lalu
menjadi Yang Banyak tidak bisa dijelaskan kecuali dengan
penjelasan Zgjalli-Nya dalam beberapa martabat dan magamat
tersebut.?!

‘Abd al-Lah dan Posisinya dalam Konstelasi Wajndiyyah di
Nusantara

Sebuah pemikiran bersifat sinambung. Tidak ada pemikiran
yang timbul dari ruang hampa, karena itu sebuah pemikiran
tentulah berada pada ruang historis. Meski dikatakan sebuah
pemikiran itu baru, namun bukan berarti ia tak terikat dengan
pemikiran yang ada sebelumnya, ia merupakan sebuah ekspolari
dan sebuah penafsiran baru atau evolusi penafsiran, ia ada
karena adanya pembauran dari berbagai cakrawala pengetahuan
sebelumnya. Untuk lebih memahami konsep-konsep wujidiyyah
‘Abd al-Lah bin ‘Abd al-Qahhar al-Bantani kita mesti juga
melihat pada konstelasi diskusi waujsidiyyah yang terjadi pada
masanya ataupun masa  sebelumnya yang  dianggap
mempengaruhi. Dalam hal ini saya akan membahasnya secara
singkat pemahaman wuidiyyal?> sebelum masa ‘Abd al-Lah
sechingga kita bisa mengetahui posisinya dalam diskursus
wujidiyyah yang terjadi di Nusantara.

21Al-Bantani, Mashadhid al-Nasik. .., 1006.

2Pembahasan mengenai tokoh-tokoh sufi Nusantara sejak Hamzah
Fansuri hingga ‘Abd al-Muhyi Pamijahan, penulis hanya akan membahasnya
secara singkat untuk mengetahui posisi ‘Abd Allah dalam konstelasi
diskursus waujndiyyah di Nusantara.

292 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 |



Ade Fakih Kurniawan, Konsep Tajalli ‘Abd Allah Ibn ‘Abd al-Qabbar al-Bantant...

Tasawuf yang dikembangkan oleh Hamzah Fansuri dan
Shams al-Din Sumatrani disebut oleh al-Raniri dengan paham
wupndiyyah. Paham wundiyyah Hamzah Fansurl misalnya dapat
dilihat dalam karya Rubaiyyat-nya, dalam syairnya ia mengatakan:

Yogya kau pandang kain dan kapas
Keduanya wahid asmanya lain
Wahidkan hendak lahir dan batin
Itulah ilmu kesudahannya main.
Dengarkan sini anak ratu,

Ombak dan air asalnya satu,

Seperti manikam muhith dengan batu,
Inilah tamsil engkau dan ratu.??

Dalam syair perahu ia mengatakan:

Hamzah Fansuri di dalam Mekah
Mencati Tuhan di Baitul Ka’bah
Di Barus ke Kudus terlalu payah
Akhirnya dapat di dalam rumah?*

Syair-syair Hamzah ini berbicara mengenai konsep kesatuan
wujud, seperti halnya Ibn ‘Arabi, padanya lebih tampak lagi,
tidak ada lagi dualismenya. Seperti kata-katanya, kain dan kapas
jangan dipandang dua, manikam dan batu juga jangan dipandang
dua, semuanya satu dan hanya beda pada nama. Jadi semuanya
menurut Hamzah adalah satu realitas yakni wujud Tuhan, hal-hal
yang dapat kita lihat ini berbeda hanya pada tataran nama.
Dalam syair perahunya ia tak lagi memakai tamsil, ia menyebut
langsung Tuhan. Baginya, Tuhan tak perlu dicari jauh-jauh
karena sesungguhnya ia ada dalam diri kita sendiri. Dalam hal ini
ia mirip dengan ajaran al-FHallaj mengenai pu/zil.

Konsep wapdah al-wujnd (kesatuan wujud) Hamzah Fansuri
juga dapat terlihat dari ilustrasinya mengenai posisi Tuhan dalam
alam semesta. Dalam Asrar al-‘Arifin - Hamzah Fangiri
menjelaskan hubungan antara Tuhan dengan alam dengan
mengatakan bahwa alam itu adalah cermin Tuhan. Meski secara
lahir ia (alam) berwujud, namun sesungguhnya wujud itu adalah

Ahmad Daudi, Syekh Niir al-Din al-Raniri: Sejarah, karya dan Sanggaban
Terhadap Wujndiyyah di Acebh (Jakarta: Bulan Bintang, 1978), 33.

Syed Muhammad Naguib al-Attas, The Mysticism of Hamszab Fansuri
(Kuala Lumpur: Univ. of Malaya Press, 1970), 9.

|[//l/Ml/h2 Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 ASK)



Ade Fakih Kurniawan, Konsep Tajalli ‘Abd Allah 1bn ‘Abd al-Qabbar al-Bantant...

wujud wabmi bukan wujud yang sesungguhnya. Wujud yang
hakiki hanyalah Tuhan.?> Dalam bagian yang lain Hamzah
mengumpamakan Allah Swt. dengan alam ibarat laut dengan
ombak, seperti dijelaskan:

“Laut tiada bercerai dengan ombaknya, ombak tiada bercerai dengan
lautnya. Demikian juga Allah SWT. tiada bercerai dengan alam, tetapi
tiada di dalam alam dan tiada di luar alam dan tiada di bawah alam dan
tiada di kanan alam dan tiada di kiti alam dan tiada di hadapan alam dan
tiada di belakang alam dan tiada bercerai dengan alam dan tiada
bertemu dengan alam dan tiada jauh dari alam .20

Sejalan dengan pemikiran Hamzah adalah pemikiran Shams
al-Din  Sumatrani, dan  karenanya  banyak  peneliti
menganggapnya sebagai guru-murid, namun hipotesis tersebut
banyak yang membantahnya sebagaimana yang telah saya
jelaskan pada bab II. Dari beberapa karyanya dapat diketahui
bahwa Syams al-Din al-Sumatrani adalah pengikut aliran
wujidiyyah. Misalnya dalam karyanya, Jawhar al-Haga'ig, ia
menguraikan masalah wapdah al-wujid yang dianutnya, yang
terdiri dari sebuah mukadimah, lima pasal dan sebuah penutup.
Kitab ini dikarang dalam bahasa Arab yang cukup baik dengan
gaya bahasa sufi yang cukup menyentuh.

Tuhan dalam pengertian Shams al-Din adalah wujud yang
tidak ada satupun yang seperti Dia, dan tidak ada suatupun yang
berdiri menyertainya, namun Dia adalah yang menyebabkan
adanya segala sesuatu tanpa menyebabkan perubahan pada Zat
dan Sifat-Nya. Dia adalah yang Pertama (a/-Awwal), yang Akhir
(al-Akbin), yang Tampak (al-Zahir) dan Yang Tersembunyi (a/-
Batin) karena keberadaan-Nya meliputi segala sesuatu. Dengan-
Nya segala sifat-sifat yaitu hidup (a~-Hayah), pengetahuan (al-1/m)
kehendak (atlradah), kekuasaan (al-Qudra), pendengaran (al-
Sama’) penglihatan (al-Basar) dan pembicaraan (a/-Kalim). Maka
dia adalah Yang Hidup (a-Hayy), Yang Berdiri Sendiri (ar
Qayynm), Yang Berkehendak (a/-Murid), Maha Kuasa (al-Qadir),
Yang Mengetahui (a/-‘Alim), Yang Mendengar (al-Sami’), Yang
Melihat (al-Basir) dan Yang Berbicara (al-Mutakallin) dengan

2Lihat, Hamzah Fansuri “Asrar al- %ﬁﬁﬂ”. .., 128.
26]bid., 153.

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 |



Ade Fakih Kurniawan, Konsep Tajalli ‘Abd Allah Ibn ‘Abd al-Qabbar al-Bantant...

Dhat-Nya sendiri.?” Sehingga wujud yang sebenarnya adalah
wujud Tuhan, sedangkan alam tidak lain hanyalah bayang-
bayang dari wujud Tuhan yang hakiki. Sedangkan dalam hal
tajall, Shams al-Din mengikuti konsep Martabat Tujub yang
dirumuskan oleh al-Burhanpuri.?8

Di kemudian hari, terutama setelah Sultan Iskandar Muda
wafat, ajaran wujidiyyah Hamzah dan Shams al-Din mendapatkan
serangan yang sangat hebat, terutama oleh Nur al-Din al-Raniri.
Pada dasarnya, sewaktu Sultan Iskandar Muda masih hidup telah
tampak benih-benih pertentangan tersebut, tetapi dengan
kebijaksanaan Sang Sultan pertentangan itu tidak sampai
menimbulkan kekacauan di tengah masyarakat. Sultan Iskandar
Muda pada saat itu tidak bisa diyakinkan oleh al-Ranirt sewaktu
kedatangannya yang pertama ke Aceh untuk menentang paham
wundiyyah itu.

Al-Raniri sangat menentang ajaran wahdah al-wujid yang
diajarkan oleh Hamzah dan Shams al-Din, baginya apapun
alasannya tidak ada kemanunggalan antara Tuhan dengan
manusia, maupun yang menganggap bahwa Allah sama dengan
alam dan alam adalah Allah jua. Al-Raniri menambahkan bahwa
Tuhan tetaplah Tuhan meskipun Ia turun (fanazzul), dan hamba
akan tetaplah hamba meskipun ia naik (faraqqi).?’ Ungkapan-
ungkapan berani yang diucapkan secara terbuka ini pulalah yang
mendorong al-Raniri untuk meluruskan pemahaman pengikut
aliran waundiyyah dengan cara apapun.’

2TAl-Sumatrani, Jawhar al-Haga'ig..., 251, bandingkan dengan konsep
ahadiyat Hamzah Fansuri dalam Shardb al-‘Ashigin, 196.

28] ihat, al-Sumatrani, “Risalat al-Tabayyun al-Mulahazat al-Muwahhidin
wa al-Mulhidin fi Dhikr Allah “, dalam CAO van Niewenhuijze, Samsu’ I-Din
van Pasai, Bijdrage Tot De Kennis Der Sumatraanche Mystiek (Leidien: E] Briil,
1945), 269. Dalam Jawhar al-Haqa’iq hanya dijelaskan lima martabat yang
pertama. Dan martabat yang kelima mempergunakan istilah ‘Glam al-shahadakb
dan bukan @am al-mithal. Lihat, Jawhar al-Haga'iq, 245-70.

2 Al-Raniti, Asrar al-Insan, MS, Jakarta: Perpustakaan Nasional, ML.

30“Maka sebut mereka itu bahwa i’tikad kami bahwasanya Allah Ta’ala
itu diri kami dan wujud kami, dan kami diri-Nya dan wujud-Nya. Dan lagi
pula kata mereka itu bahwa alam itu Allah dan Allah itu alam..... Dan lagi
pula kitabnya yang bernama Khirqah dengan sumpahnya dalam kitab itu
demikian bunyinya : “wa al-Lah bi al-Lah wa kalam al-Lah”, insan itulah Allah
dengan tiada syak dalamnya dari karena insan itulah libas yang kesudahan.

|[//l/Ml/h2 Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 K



Ade Fakih Kurniawan, Konsep Tajalli ‘Abd Allah 1bn ‘Abd al-Qabbar al-Bantant...

Al-Attas merangkum setidaknya ada lima poin utama
kritikan al-Raniri terhadap ajaran Hamzah Fansuri, yakni:

1. Pemikiran Hamzah mengenai Tuhan, alam, manusia, dan
hubungan antar mereka, dengan kata lain, adalah identik
dengan pemikiran para filsuf, Zoroaster, penganut paham
inkarnasi dan para Brahman.

2. Keyakinan Hamzah adalah panteistik, yakni dhar Tuhan
itu imanen dan identik dengan alam, dan segala yang
terlihat di alam ini adalah Tuhan.

3. Hamzah vyakin, seperti para filsuf, bahwa Tuhan
merupakan wujud yang sederhana.

4. Keyakinan Hamzah bahwa al-Qur’an adalah makhluk

5. Hamzah yakin bahwa alam adalah kekal.

Ketika Aceh mengalami polemik mengenai paham wuysndiyyah
antara al-Raniri dan para pengikut Hamzah Fansuri dan Shams
al-Din al-Sumatrani, ‘Abd al-Ra’af al-Sinkili berangkat ke Timur
Tengah pada tahun 1052/1642.31 Maka sangat dimungkinkan al-
Sinkili melihat dan mengalami secara langsung polemik tersebut
sampai adanya pengkafiran dan hukuman mati. Hal ini tentunya
memberi kesan yang kuat kepada al-Sinkili, sehingga
kepergiannya ke Timur Tengah juga salah satunya adalah untuk
belajar tentang masalah-masalah tersebut. Al-Sinkili menemukan
orang yang tepat di Madinah untuk membicarakan masalah itu
yaitu dengan Ahmad al-Qushashi dan Ibrahim al-Kurani.

Maka libas dan empunya libas sewujud dan bersuatu jua. Dan barang siapa
mengenal dengan makrifah ini, maka sampailah ia dengan makrifah kunhi
dzat Allah dan wujud-Nya, seperti firman Allah, “wa fi anfusikum afala
tubsirin” yakni bahwasanya wujud insan itulah wujud Allah dan wujud Allah
itulah wujud insan. Maka dari perdebatan itu Nar al-Din al-Raniri menjawab:
“Hayawanat dan nabatat dan jamadat dan najasat sekaliannya adalah Allah....
Dan lagi jikalau benar seperti kata mulhid itu, niscaya adalah segala barang
yang kita makan dan barang yang kita minum dan barang yang kita zunu ke
dalam api sekaliannya itu Allah. Dan jikalau kita sumpah akan seseorang,
niscaya gugurlah sumpah itu akan Allah. Dan jikalau kita bunuh dan kita
cincang akan seseorang manusia atau lainnya, niscaya adalah yang kita bunuh
dan yang kita cincang itu akan Allah jua”. Lihat Fath al-Mubin, seperti dikutip
dalam Daudi, .AZ/ah dan Manusia. .., 275-6.

3Menurut Rinkes yang mengkaji riwayat al-Sinkili menyatakan bahwa
kemungkinan besar al-Sinkili meninggalkan Aceh pada tahun 1642. Lihat,
Azra, Jaringan Ulama. .., 191.

Uluraun3 Jrnal Siudi Keislaman, Nolume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 |



Ade Fakih Kurniawan, Konsep Tajalli ‘Abd Allah Ibn ‘Abd al-Qabbar al-Bantant...

Pergaulannya dengan ulama-ulama ini pada gilirannya membawa
al-Sinkili menjadi salah satu eksponen neo sufisme di nusantara
dan menjadi salah satu pembela mazhab Ibn ‘Arabi (wapdah al-
wujiid) meski dengan penafsiran-penafsiran baru yang lebih
ortodoks.

Berangkat dari konsep tauhid, al-Sinkili menjelaskan
hubungan ontologis antara Tuhan dan alam, antara a/’Hagqq
dengan a/-Khalg, antara yang Esa dengan yang banyak, antara
wajib al-wujrid dan al-mum#kinat. la menjelaskan bahwa alam adalah
nama untuk segala sesuatu selain a/Hagg. Dibentuknya alam
seperti ini karena ia adalah sarana untuk mengetahui keberadaan
Allah, maka keberadaan alam itu juga merupakan bukti adanya
Allah. Oleh karena itu hakekat alam adalah wujud yang terikat
pada sifat-sifat yang mumkinat. Dan jika dihubungkan dengan a/-
Hagq, maka alam itu bagaikan bayangan. Maka bayangan itu
tidak memiliki wujud selain wujud pemilik bayangannya. Wujud
manusia (alam) merupakan bayang-bayang dari wujud-Nya. Jadi
mesti dipahami bahwa alam ini bukan benar-benar dhat Allah
dan berbeda dengan Allah. Alam itu adalah baru karena ia
tercipta dari pancaran wujud-Nya, ia bukan pula wujud yang
menyertai Allah melainkan wujud yang diciptakan oleh-Nya dan
berada pada tingkat di bawah-Nya.3?

Lebih lanjut ‘Abd al-Rauf al-Sinkilt menegaskan bahwasanya
hamba akan tetap menjadi seorang hamba betapapun ia naik
pada tingkat yang tinggi (faraqqi), dan Allah tetap Allah
meskipun Ia turun (fanazzul). Demikian juga hakekatnya juga
tidak akan berubah, hakekat hamba adalah hamba dan tidak akan
berubah menjadi hakekat Allah, demikian pula sebaliknya walau
pada zaman azali sekalipun.’® Hal yang sama juga ditegaskan
oleh Sheikh Yusuf al-Maqassari dalam Zubdat al-Asrar untuk
menegaskan keesaan Tuhan. Pendapat terakhir yang disebutkan
oleh al-Sinkilf juga senada dengan al-Raniri. Kesamaan pendapat
Sheikh Yusuf al-Maqassari itu terjadi karena adanya hubungan
guru-murid antara dirinya dengan al-Raniri. Al-Maqassari dalam

32Al-Sinkili, Bayan Tajalls, Jakarta: Perpustakaan Nasional, ML, No. 115.
3Lihat, al-Sinkili, ““Tanbih al-Mash” halaman 98:
et sl Baas gel sy Eilasdly S5 ol oy oxlly 35 0lg e dall o) waiely J3g

A3 sly Sl )l dagas

|[//l/Ml/h2 Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 297



Ade Fakih Kurniawan, Konsep Tajalli ‘Abd Allah 1bn ‘Abd al-Qabbar al-Bantant...

karyanya, Safinat al-Najah, mengetengahkan silsilah tarekat
Qadiriyyah dari al-Raniri, bahwasanya al-Raniri adalah sheikh
dan gurunya.’*

Dalam hal ini posisi al-Sinkili adalah moderat, ia
menunjukkan ketidaksepahamannya dengan pemahaman doktrin
wujidiyyah Hamzah Fansurt dan Shams al-Din yang dianggapnya
terlalu menekankan imanensi Tuhan dalam alam (fashbih), dan
seringkali terkesan mengabaikan sifat transendensi-Nya (Zanzib).
Namun demikian, al-Sinkilt juga tidak sependapat dengan al-
Ranir yang menentang ajaran tersebut secara radikal.®> Untuk
itulah al-Sinkilt memberikan semacam reinterpretasi atas doktrin
tersebut supaya dapat diterima oleh kalangan Muslim orthodoks
sekalipun. Sikap seperti inilah yang telah mengukuhkan al-Sinkilt
menjadi seorang ulama santun yang sangat dihormati.

Sedangkan apa yang disampaikan oleh ‘Abd al-Lah bin ‘Abd
al-Qahhar al-Bantani adalah senada dengan al-Sinkilt. Ia dalam
beberapa risalah yang ia tulis berbicara mengenai Zaalli, terutama
dalam karyanya, Mashahid dan Fat)h al-Mulik. Dalam kitab Fat)
al-Mulik (kitab ini ditulis oleh ‘Abd al-Lah atas permintaan
Sultan Shifa’ Zayn al-‘Ashiqin) ‘Abd al-Lah menerangkan
tentang Martabat Tujub yang diformulasikan oleh al-Burhanpuri.
Tetapi dalam kitab Mashahid (kitab yang juga ditulis atas
permintaan sultan yang sama dan ditulis lebih dulu dari kitab
Fath al-Mulik) ‘Abd al-Lah menerangkan mengenai fajalli al-
Hagq melalui alam menjadi empat alam sebagaimana yang telah
dijabarkan di atas.

‘Abd al-Lah menganggap bahwa tidak ada wwud kecuali
wujiid Tuhan. Alam ini merupakan bayangan-Nya dan instrument
untuk bisa mengenal Tuhan. Wxjsid Tuhan dalam dbatnya tidak
bisa dikonsepsikan, Ia adalah wauud yang tidak ada padanannya
dan tak ada bandingannya. Adapun fgalli yang digambarkan oleh
‘Abd al-Lah adalah gambaran untuk mengetahui dari Yang Satu
ke yang banyak (win al-wahda ila al-kathrab).

Meski ia berpandangan waujndiyyah, tetapi dalam beberapa hal
ia sangat menekankan peran penting syariat. Hal ini dapat dilihat
dalam sistematika penulisan kitabnya, Mashahid. Dalam kitab

S Azra, Jaringan Ulama. .., 179-84.
B1bid., 191.

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 |



Ade Fakih Kurniawan, Konsep Tajalli ‘Abd Allah Ibn ‘Abd al-Qabbar al-Bantant...

Mashabid, ia menerangkan dua hal, yakni teori dan praktik
tasawuf. Dalam hal teori ia menerangkan tentang fajalli al-Haqq
dalam empat alam, hakekat manusia ditinjau dari segi rohaninya
(rah), dan galb. Sedangkan dari segi praktik tasawuf ia
mengajarkan juga zikir-zikir sebagai latihan rohani seorang salik
yang hendak bersatu dengan Tuhannya.

Dalam menerangkan zikir-zikir tersebut ‘Abd al-Lah
mengingatkan para muridnya untuk tidak meninggalkan ajaran
syariat, terutama shalat fardu di awal waktu dan dilaksanakan
dengan berjama’ah. Schingga dengan mempertimbangkan
beberapa ajaran ‘Abd al-Lah di atas, penulis berkesimpulan
bahwa posisinya dalam diskursus wajidiyyah di Nusantara serupa
dengan al-Sinkili, yakni sebagai ulama yang moderat, meskipun ia
juga dipengaruhi oleh Shams al-Din dan Hamzah Fansuari dalam
hal teori-teotri wujidiyyah-nya.?® Meski ia mengajarkan dan
mengamalkan ajaran wwjidiyyah, tetapi ia masih menckankan
adanya dualism antara Kbhalig dan Makhblig, antara Tuhan dan
Manusia, dan menyeimbangkan antara fashbih dan tanzih Tuhan.

Catatan Akhir

Nama ‘Abd al-Lah bin ‘Abd al-Qahhar al-Bantani ini terasa
masih asing di telinga. Penulisan sejarah Banten hampir tidak
pernah menyinggung namanya. Ada semacam historiographical gap
dalam sejarah Banten, khususnya dalam tradisi intelektual di
kesultanan Banten.

‘Abd al-Lah memberikan penekanan bahwa apa yang
dijelaskan dalam Mashahid secara umum merupakan penjelasan
tentang ‘ajalliyat. Hal yang menarik dari sistematika penulisan
dalam teks Mashabid itu adalah bahwa ajaran ‘Abd al-Lah bukan
hanya pada tasawuf teoretis tetapi juga mengajarkan tasawuf
praktis, sehingea bisa teks Mashahid ini tak ubahnya seperti buku
daras mengenai paham wujidiyyah dan praktiknya. Sebuah kitab
yang bisa dijadikan sebagai buku pegangan bagi para salik yang

Keterpengaruhannya ini dapat dilihat dari adanya karya Hamzah
Fansuri, al-Muntabz, yang disalin oleh ‘Abd Allah. Selain itu, karya Shams al-
Din juga (yakni Jawhar al-Haga'ig) didapati dalam satu bentuk kompilasi
bersama dengan karya ‘Abd Allah, Mashabid di Perpustakaan Nasional R.I.
kode A. 31.

| Ulrauina Jurnal S udi Keislaman, Nolume 17 Nomor 2 (Desember) 2013



Ade Fakih Kurniawan, Konsep Tajalli ‘Abd Allah 1bn ‘Abd al-Qabbar al-Bantant...

ingin melakukan perjalanan spiritual menuju Allah. Namun
sayangnya, beberapa istilah tasawuf tidak ia terangkan secara
komprehensif, karenanya kitab ini akan susah dimengerti bagi
para murid atau para penempuh jalan spiritual tahap pemula
untuk mempelajarinya secara otodidak (apalagi konsumsi
masyarakat umum) tetapi harus mendapatkan bimbingan dari
guru spiritual atau murshid. Dengan kata lain, ‘Abd al-L.ah dalam
karyanya tersebut hendak menggambarkan: 1) posisi Tuhan,
alam, dan manusia; 2) hubungan antara Tuhan dengan alam dan
manusia; 3) cara mencapai kekekalan bersama Tuhan (baga’ bi
Allah). Wa al-Lah a‘lam bi al-sawab.®

Daftar Pustaka

Abdul Hadi WM. 1995. Hamzah Fansuri: Risalah Tasawnf dan
Puisi-Puisinya. Bandung: Mizan.

al-Attas, Syed Muhammad Naguib. 1970. The Mysticism of
Hamzah Fansuri. Kuala Lumpur: Univ. of Malaya Press.

Azhari Noer, Kautsar. 1995. 1bn al-‘Arabi: Wahpdah al-Wujid
Dalam Perdebatan. Jakarta: Paramadina.

Azra, Azyumardi. 1994. Jaringan Ulama Timur Tengah dan
Repulanan  Nusantara Abad XVI dan XV1II. Bandung:
Penerbit Mizan.

Al-Bantani, ‘Abd al-Lah bin ‘Abd al-Qahhar. Mashadhid al-Nasik fi
Magamat al-Salik, dalam Manuskrip Pontang milik Haji Mas
Ahmad Tihami.

. Mashahid al-Nasik fi Magamat al-Salik. Jakarta:
Perpustakaan Nasional, A.31.

. Fath al-Mulik i Yasila ila Malik al-Mulk ‘ala
Qad'idah Abl al-Sulnk. Jakarta: Perpustakaan Nasional, A. 111.

Brockelmann, Carl. 1949. Geschichte der Arabischen 1itteratur, vol.
2. Leiden: E.J. Brill.

al-Burhanpuri. Tupfah al-Mursalah ila Rip al-Nabi, MS, Jakarta:
Perpustakaan Nasional, NA. 669.

Dahlan, Aziz. 1999. Penilaian Teologis atas Paham W abdatul Wujnd
(Kesatuan —~ Wujud) — Tuban-Alam-Manusia — dalam — Tasawuf
Syamsudin Samatrani. Padang: IAIN 1B Press.

300 Ularauna Jurnal Studi Keislaman, Nolume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 |



Ade Fakih Kurniawan, Konsep Tajalli ‘Abd Allah Ibn ‘Abd al-Qabbar al-Bantant...

Daudy, Ahmad. 1978. Syekh Niur al-Din al-Raniri: Sejarah, karya
dan Sanggaban Terbadap Wujudiyyah di Aceb. Jakarta: Bulan
Bintang.

. 1983. Allah dan Manusia dalam Konsepsi Syeikh Nair
al-Din al-Raniri. Jakarta: Rajawali.

Fathurahman, Oman. 1999. Tanbih al-Masy: Menyoal W ahdatul
Wujnd: Kasus Abdurranf Singkel di Aceh Abad 17. Bandung:
Mizan.

Houtsama, MT., et.al. (ed.). 1987. First Encyclopaedia of Islam, Jilid
4. Leiden EJ. Brill.

Iskandar, Yoseph, dkk. 2001. Se¢arah Banten. ]Jakarta: Tryana
Sjam’un Corp.

Izutsu, Toshihiko. 1984. Sufism and Taoism: A Comparative Study of
Key  Philosophical  Concepts. California: The University of
California Press.

al-Jili, 'Abd al-Karim. 1975. Allnsan al-Kawil fi Ma'rifat al-
Awatkbir wa al-Awa'il. Beirut: Dar al-Fikr.

. t.th. Maratib al-Wnjnd. t.t.: t.p.

Nasution, Harun. 1990. Falsafah dan Mistisisme dalam  Islam.
Jakarta: Bulan Bintang.

Pudjiastut, Titik. 1991. Sajarah Banten: Edisi Kritik Teks. Tesis.
Universitas Indonesia, Jakarta.

Quzwain, Chatib. 1985. Mengenal Allah: Snatn Studi tentang Ajaran
Tasawuf ‘Abd al-Shamad al-Palembani. Jakarta: Bulan Bintang.

Sadra, Mulla. 1410 H. a/-Hikmat al-Muta’aliya, jilid 1. Beirut: Dar
Ihya al-Turath al-Arabi.

Shihab, Alwi. 2001. Islam Sufistik: Islam Pertama dan Pengarnbnya
Hingga Kini di Indonesia. Bandung: Mizan.

Al-Sinkill. Bayan Tajalli. Jakarta: Perpustakaan Nasional, ML, no.
115.

Sukar. “Banten, Spirit Kemajuan Literasi Balenda”, dalam berita
harian Radar Banten, Selasa, 27 Juni 2000.

Suryaningrat, Bayu. T.th. Sajarah Cianjur Sareng Raden Aria Wira
Tanu Dalem Cikundur, Cianjur. Jakarta: Rukun Warga Cianjur.

van Bruinessen, Martin. 1999. Kitab Kuning: Pesantren dan Tarekat.
Bandung: Penerbit Mizan.

1992.  Tarekat Nagsyabandiyah di  Indonesia.
Bandung: Mizan.

| Ulorauna Jurnal Siudi Keislaman, Nolume 17 Nomor 2 (Desember) 2013



Ade Fakih Kurniawan, Konsep Tajalli ‘Abd Allah 1bn ‘Abd al-Qabbar al-Bantant...

van den Berg, LW.C. dan R. Friederich. 1873. Codicum
Arabicornm in Bibliotheca Societatis Artium et Scientatiarum quae
Bataviae Floret Asservatorum Catalognm. Bataviae-Hage Comitis.

Yazdi, Mehdi Hairi. 1992. The Principles of Epistemology in Islamic
Philosophy: Knowledge by Presence. New York: State University
of New York Press.

302 Ularauna Jurnal Studi Keislaman, Nolume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 |



