
  



 ISI 

 
 
 
TRANSLITERASI 

ARTIKEL 

 

Syukri Konsep Pembelajaran  

Menurut Al-Qur’an  1-28 

Sahid HM Konsep Pendidikan Etika  

Sufistik-Filosofis al-Ghazâlî  29-52 

Ali Mudlofir Profesi Pendidik dan Kode Etik 
Pendidikan dalam Pemikiran Abû Ishâq  

al-Kannânî  53-72 

M. Zainuddin Paradigma Pendidikan Islam  

Holistik  73-94 

Irhamni Kearifan Lokal Pendidikan Pesantren 
Tradisional di Jawa:  
Kajian atas Praktek Penerjemahan 

Jenggotan  95-118 

Warni Djuwita Anak dan Pendidikan Anak  
Usia Dini dalam Cakrawala  

al-Qur’an-Hadis  119-140 

Mardia Manajemen Pendidikan Tinggi Islam  
dalam Spektrum  

Blue Ocean Strategy  141-164 

Mulyono Teknik Manajemen Humas dalam 
Pengembangan Lembaga Pendidikan  

Islam  165-184 

Ismail Suardi Wekke & Educational Technology on Teaching and  

Maimun Aqsha Lubis Learning of Integrated Islamic Education 

in Brunei Darussalam  185-204 

 

INDEKS 

  



PEDOMAN TRANSLITERASI 
 
 
 

Arab 
 

Latin 

 

Arab 

 

Latin 

 a = ا

 

 f = ف

 b = ب

 

 q = ق

 t = ت

 

 k = ك

 ts = ث

 

 l = ل

 j = ج

 

 m = م

 h = ح

 

 n = ن

 kh = خ

 

 w = و

 d = د

 

 h = ه

 dz = ذ

 

 ’ = ء

 r = ر

 

 y = ي

 z = ز

 s = س    

 sy = ش    

 
Untuk Madd 

dan Diftong ص = sh 

 dl = ض 

 

 â (a panjang) = آ

 th = ط

 

 î  (i panjang) = إي

 zh = ظ

 

 û (u panjang) = أو

 ‘ = ع

 

 aw = او

 gh = غ

 

 ay = أي

 
  

 



Ulumuna, Volume XV Nomor 1 Juni 2011 95 

KEARIFAN LOKAL PENDIDIKAN PESANTREN 
TRADISIONAL DI JAWA: KAJIAN ATAS PRAKTEK 

PENERJEMAHAN JENGGOTAN 

Irhamni* 
__________________________________________________ 

Abstract: The pesantren institution is unique in education practice so it’s 
one of distinguished subsystem in national education system. This article 
focused on study of jenggotan translation practiced in course of traditional 
pesantren in Java. Locus of the study is in Pesantren Gondanglegi, Malang 
practicing jenggotan practice. The approach used is qualitative research 
employing the grounded research model. This study concludes that practices 
of jenggotan translation lay on two fundamental values. The first is the 
kepesantrenan value and the second is intelectual-academic one. 

Abstrak: Pesantren memiliki keunikan tersendiri dalam praktek 
pendidikannya, sehingga menjadikan ia sebagai salah satu subsistem 
tersendiri di dalam sistem pendidikan nasional. Artikel ini memfokuskan 
kajian pada praktek penerjemahan jenggotan dalam proses pembelajaran di 
pondok pesantren tradisional di Jawa. Sebagai lokasi studi kasusnya 
penulis menyoroti praktek itu di pesantren Gondanglegi Malang. Adapun 
pendekatan dalam kajian ini adalah penelitian kualitatif dengan model 
grounded research. Kajian ini menyimpulkan bahwa terjemahan 
jenggotan ditopang oleh dua nilai, yaitu nilai kepesantrenan dan nilai 
intelektual-akademik.   

Keywords: Terjemahan Jenggotan, Pesantren Tradisional, Kitab 
Kuning, Nilai Kepesantrenan, Nilai Intelektual-Akademik. 

                                                           
*Penulis adalah dosen pada Fakultas Sastra Universitas Negeri Malang, 

Jl. Semarang, 5 Malang, Jawa Timur. email: irhamni87@yahoo.co.id 



Irhamni, Kearifan Lokal Pendidikan Pesantren Tradisional di Jawa: Kajian atas Praktek… 
___________________________________________________________ 

96 Ulumuna, Volume XV Nomor 1 Juni 2011 

TERJEMAHAN jenggotan (selanjutnya disingkat TJ) merupakan 
salah satu praktek pembelajaran dalam lembaga pendidikan 
pesantren tradisional. Dalam sebuah literatur, TJ disebut sebagai 
salah satu kegiatan pembelajaran di pesantren tradisional 
misalnya oleh Martin van Bruinessen,1 dan secara implisit 
Dirdjosanjoto menyebutnya dengan terjemahan bahasa Jawa.2 
Namun kajian tentang TJ sepanjang penelaahan penulis belum 
ada yang memadai sebagai bagian penting dari kegiatan 
pendidikan pesantren. Padahal keberadaan TJ di pesantren 
tradisional menduduki posisi sentral dari sisi transfer ilmu, 
kegiatan bernalar dan “pembagian barakah” atau pengembangan 
nilai-nilai kepesantrenan. Pesantren tradisional itu disebut juga 
pesantren salafiah atau oleh B. J. Bolan disebut pesantren 
Indonesia klasik.3 

Van Bruinessen menyebut kegiatan kajian kritis model 
terjemahan dalam upaya pemahaman kitab kuning di pesantren 
tradisional sebagai terjemahan jenggotan (bearded translation). 
Penerjemahan jenggotan adalah kearifan lokal dan tradisi kajian 
terhadap teks keislaman abad pertengahan dalam sistem 
pendidikan pesantren tradisional di Jawa yang sampai sekarang 
tetap eksis. TJ adalah murni karya ulama Jawa yang 
dikembangkan berdasarkan kekhasan kitab kuning dan 
karakteristik pembelajar yang jauh dari lingkungan bahasa Arab 
komunikasi lisan. Secara konseptual, istilah kearifan lokal adalah 
pengetahuan, pandangan, dan sikap yang berkembang secara 
unik di satu tempat sebagai reaksi terhadap kondisi lokal yang 
beragam dan berasal dari akumulasi pengalaman praktis yang 
berakar oleh waktu.4 Secara filosofis, kearifan lokal dapat 
diartikan sebagai sebentuk sistem pengetahuan masyarakat 

                                                           
1Martin van Bruinessen, “Kitab Kuning: Books in Arabic Script Used in 

Pesantren Milieu.” BIJDRAGEN. no. Deel 146, 2e en 3e Aflevering (1990), 
29. 

2Pradjarta Dirdjosanjoto, Memelihara Umat: Kiai Pesantren-Kiai Langgar di 
Jawa (Yogayakarta: LKIS, 1999), 149. 

3B. J. Bolan, Pergumulan Islam di Indonesia, ter. Saafroedin Bahar ( Jakarta: 
Graffiti, Press., 1985),117. 

4Andri N. Nugraha, “Tentang Kearifan Lokal”, 
http://archarus.blogspot.com/2011/05/ 



Irhamni, Kearifan Lokal Pendidikan Pesantren Tradisional di Jawa: Kajian atas Praktek… 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XV Nomor 1 Juni 2011 97 

lokal/pribumi (indigenous knowledge systems) yang bersifat empirik 
dan pragmatis.5 

Dalam kegiatan penerjemahan, para santri di bawah 
bimbingan seorang guru mengkaji kitab kuning dengan cara 
menerjemahkan setiap kata bahasa Arab ke dalam bahasa Jawa 
ragam kuno. Hasil terjemahannya ditulis di bawah setiap kata 
bahasa Arab yang diterjemahkan dengan menggunakan huruf 
Arab pego atau pegon atau mirip dengan tulisan Arab Melayu. 
Dalam sistem pendidikan pesantren, kegiatan penerjemahan 
jenggotan tidak saja sebagai teknik pemahaman kitab kuning 
namun sudah merupakan pola interaksi pendidikan dan 
pembelajaran yang menjadi andalan dan bahkan sebagai sistem 
nilai kepesantrenan itu sendiri . Kitab kuning yang diajarkan 
dengan TJ, misalnya, Kitâb Ta‘lîm al-Muta‘allim (karya al-Syeikh 
al-Zarnujî), Syarh al-Hikâm (karya Abû al-Fadll Ahmad bin 
Muhammad bin „Abd al-Karîm ibn „Atha‟illah), Ayyuha al-Walad 
(karya al-Ghazâlî), al-Fiyah (karya Jamâl al-Dîn Muhammad ibn 
„Abd al-Lah bin Mâlik), dan Ibn ‘Âqil (karya Jalâl al-Dîn al-
Suyûthî). 

Lebih jelasnya, TJ dapat dipaparkan melalui contoh berikut:  

 
(al-hamdu utawi sakabehe jinise puji iku li-llâhi tetep kagungane Allah); 
(segala puji bagi Allah). 

Al-hamdu (الحمد) adalah kata yang menduduki fungsi 
mubtadak (subjek untuk kalimat verbal). Terjemahannya adalah 

utawi sakabehe jinise puji. Kata utawi dilambangkan dengan م 
dipakai untuk menunjukkan mubtada’ (subjek). Kata sakabehe jinise 

untuk menunjukkan ال (al) listighrâq al-jins, yaitu ال(al) yang 
mempunyai makna meliputi. Sedangkan kata puji terjemahan kata 

 yang ditulis di atas (Arab) خ Iku yang dilambangkan dengan .حمد

kata لله untuk menunjukkan bahwa kata لله (lillâhi, bagi Allah) 

                                                           
5Jusuf Nikolas Anamofa, “Kearifan Lokal Guna Pemecahan Masalah”, 

http://tal4mbur4ng.blogspot.com/2010/05/ 



Irhamni, Kearifan Lokal Pendidikan Pesantren Tradisional di Jawa: Kajian atas Praktek… 
___________________________________________________________ 

98 Ulumuna, Volume XV Nomor 1 Juni 2011 

berkedudukan sebagai khabar. Kata tetep adalah terjemahan kata 

 yang harus dibuang dalam kalimat (1) tersebut sebagai مستقر
ta‘alluq jâr wa majrur (keterkaitan fungsi jâr dan majrûr). 

Sedangkan kata kagungane (milik) adalah terjemahan kata ل /li/ 

dan Allah terjemahan dari الله . Dengan demikian yang 
diterjemahkan dalam contoh (1) adalah unsur linguistik dan 
unsur non linguistik serta kosa kata. Kata utawi dan iku adalah 
terjemahan unsur linguistik, jinise puji (yang dalam pengertian 
pesantren ada empat macam puji, yaitu dua untuk Tuhan dan 
dua untuk makhluk-Nya) adalah terjemahan unsur non linguistik 
sedangkan puji dan Allah adalah terjemahan kosa kata.  

Pendidikan pesantren merupakan bagian dari varian 
pendidikan Islam di Indonesia. Abdurrahman Wahid menyebut 
pesantren ini sebagi subkultur.6 Pesantren telah muncul di Jawa 
diperkirakan sejak abad 13. Pesantren merupakan “lembaga 
pengajaran asli” yang pertama dikenal oleh orang Indonesia. 
Dalam pasang-surut perkembangannya sistem pendidikan, 
model pesantren masih menunjukkan eksistensinya sampai 
dewasa ini. Bahkan sistem ini telah menginspirasi munculnya 
model-model pesantren, misalnya pesantren kilat, pesantren 
ramadhan, pesantren pertanian, pesantren budaya dan 
belakangan atas prakarsa Abdurrahman Wahid muncul 
pesantren lintas agama. Yang terakhir telah dikembangkan oleh 
misalnya Kyai Sholeh Bahruddin dengan kegiatan live in.  

Dalam konteks pendidikan pesantren, ibadah yang sangat 
dijunjung tinggi adalah mencari ilmu (thalab al-‘ilm) agama. 
Kegiatan ini sejajar dengan berjihad (berperang) di jalan Allah. 
Karena itu barang siapa meninggal dunia dalam waktu mencari 
ilmu maka ia dihukumi sebagai orang yang syâhid (gugur dalam 
perang suci membela agama Allah).  

Pesantren sebagai lembaga pendidikan sejak mula berdirinya 
mempunyai potensi untuk dikembangkan sebagai basis ajaran 
Islam yang rahmah. Sikap umat yang primordial terhadap agama 
dikembangkan ke arah sosial. Namun demikian terkesan bahwa 
ciri utama pengembangannya adalah adanya penguatan ajaran 

                                                           
6Abdurrahman Wahid, “Pesantren sebagai Subkultur”, dalam Pesantren 

dan Pembaharuan, ed. M. Dawam Rahardjo (Jakarta: LP3ES, 1988), 39. 



Irhamni, Kearifan Lokal Pendidikan Pesantren Tradisional di Jawa: Kajian atas Praktek… 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XV Nomor 1 Juni 2011 99 

yang primordial itu sendiri. Prinsip “mempertahankan unsur 
tradisional yang bagus dan mengambil yang terbaik dari unsur 
modern” merupakan sikap yang tertanam kuat dalam ajaran 
pesantren tradisional. Salah satu unsur tua yang tetap 
dipertahankan adalah kegiatan penerjemahan jenggotan. 

Belakangan, pesantren dikembangkan juga sebagai tempat 
pendidikan bersama agama-agama untuk memperkuat toleransi 
dan demokrasi demi terciptanya Indonesia yang aman dan 
damai. The Wahid Institut yang bekerjasama dengan para tokoh 
agama (enam agama resmi di Indonesia) menjadikan pesantren 
sebagai tempat yang representatif untuk kegiatan tersebut. 
Kegiatan nyantri bersama agama-agama serta tukar santri muslim 
dengan agama lain untuk saling merasakan kehidupan dan 
suasana keagamaan di pesantren dan asrama agama non Islam 
atau disebut kegiatan live in, telah menjadi salah satu dari sekian 
kegiatan yang dikembangkan dengan basis pendidikan pesantren. 
Optimisme semacam itu yang dua tahun belakangan telah 
menggerakkan semangat Gubernur Jawa Timur dengan 
Wakilnya untuk memberi beasiswa dan kesempatan pada warga 
pesantren (terutama para guru, ustaznya) untuk mengikuti 
pendidikan di sekolah tinggi. Data terbaru, harian Surya 
menyebut bahwa Pemerintah Propinsi Jawa Timur menargetkan 
10.000 sarjana S1 input dari Madrasah Diniyah yang sekarang 
sedang sekolah mencapai 4.350 orang yang sebagian syaratnya 
untuk mendapat beasiswa tersebut harus lulus seleksi membaca 
kitab kuning.7 

Pendidikan pesantren pada awal perkembangannya dikenal 
lebih banyak mengajarkan agama Islam. Namun sekarang 
pesantren telah melampaui definisinya yang semula. Aspek-aspek 
modern bidang teknologi informasi telah menyentuh pesantren. 
Apa yang tidak berubah dari pesantren adalah kekhasannya 
sebagai lembaga pendidikan Islam yang menanamkan sikap dan 
rasa keagamaan yang kuat dan mendalam.  

Di pesantren tradisional (salafiah), TJ menjadi semacam ruh 
kehidupan intelektual yang tidak boleh diabaikan. Hal ini 

                                                           
7Abdurrahman Wahid, “Kuliahkan Ribuan Ustaz, Pakde Karwo Terima 

Pengharhgaan Menteri Agama”, SURYA, 5 Januari 2011, 12. 



Irhamni, Kearifan Lokal Pendidikan Pesantren Tradisional di Jawa: Kajian atas Praktek… 
___________________________________________________________ 

100 Ulumuna, Volume XV Nomor 1 Juni 2011 

tidaklah berlebihan karena semua kajian terhadap teks kitab 
kuning dilakukan dengan TJ. Metode ini diyakini telah berhasil 
melahirkan para ustaz dan kyai di tanah Jawa, semisal Kyai 
Wachid Hasyim, Kyai Romli, Kyai Wahab Hasbullah. Kyai Sahal 
Makhfudz, Kyai Bisyri Mustafa, sejumlah “Kyai Langitan”, dan 
Kyai Masduqi. Di beberapa pesantren, misalnya Pesantren 
Lirboyo Kediri, Pesantren Tambakberas Jombang, Pesantren 
Peterongan Jombang, dan Pesantren Ploso Kediri di Jawa 
Timur, serta Pesantren Pati Jawa Tenggah, TJ menjadi kegiatan 
utamanya.  

Rahardjo menjelaskan bahwa tradisi pesantren merupakan 
kerangka sistem pendidikan Islam tradisional di Jawa dan 
Madura yang dalam perjalanan sejarahnya telah menjadi objek 
penelitian para sarjana yang ingin mempelajari Islam di 
Indonesia, yaitu sejak Brumund menulis sebuah buku tentang 
sistem pendidikan di Jawa pada tahun 1857 yang kemudian 
diikuti oleh sarjana lainnya seperti van den Berg, Hourgronje, 
Geertz dan lainnya.8  

Materi pendidikan dan pembelajaran di pesantren bersumber 
dari buku berbahasa Arab yang umumnya ditulis oleh 
cendekiawan muslim abad pertengahan. Metode pengajaran yang 
digunakan dalam mengajarkan kitab-kitab tersebut sangat khas. 
Misalnya, Zamakhsyari Dhofier menyebutkan metode sorogan 
dan bandongan.9 Metode sorogan bersifat individual sedangkan 
metode bandongan bersifat massal. Dalam kedua metode 
tersebut kyai atau ustaz membacakan kitab secara jenggotan dan 
santri menuliskan apa yang didengarnya pada kitab yang 
dibawanya. Metode tersebut dipraktekkan dengan berbasis pada 
penerjemahan secara jenggotan.  

Meskipun TJ ini lahir di Jawa dan menggunakan bahasa Jawa 
akan tetapi dalam perkembangannya telah melampaui pulau 
Jawa. TJ dipergunakan juga di Sumatra, Kalimantan, Madura dan 
juga di Malaysia. Di Madura bahasa khas TJ ini telah 
dikembangkan dalam bahasa Madura. Dengan perkembangan 

                                                           
8M. Dawam Rahardjo, Pergulatan Dunia Pesantren: Membangun dari Bawah 

(Jakarta: LP3ES, 1985), viii-x. 
9Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren: Studi tentang Pandangan Hidup 

Kyai (Jakarta: LP3ES, 1982), 29. 



Irhamni, Kearifan Lokal Pendidikan Pesantren Tradisional di Jawa: Kajian atas Praktek… 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XV Nomor 1 Juni 2011 101 

percetakan, karya terjemahan model TJ ini juga banyak yang 
sudah diterbitkan misalnya Ihyâ’ ‘Ulûm al-Dîn oleh Imam al-
Ghazâlî, Tafsîr al-Jalâlayn oleh Imam al-Suyûthî, Taqrîb oleh 
Imam Abî Syujâ„, Alfiyah oleh Imam Ibn „Aqil, dan Ta‘lîm al-
Muta‘allim oleh Imam al-Zarnûjî.  

Dalam membaca karya TJ ada proses-proses akademis dan 
kreatif yang terjadi. Seorang pembaca TJ adalah seorang 
pembaca teks asli sekaligus. Pada saat tertentu ia harus 
menemukan sendiri pesan teks bahasa sumber (disingkat BSu) 
dan pada saat yang lain ia harus melakukan penafsiran. Hal itu 
layaknya yang dilakukan oleh seorang penerjemah itu sendiri. 
Oleh karena itu, si pembaca itu, di satu sisi, dapat juga dikatakan 
menerjemahkan ketika dia sedang membaca karya TJ. Di sisi 
lain, dia dapat dikatakan sebagai pembaca kritis karena dalam 
membaca karya TJ ia menapaki aspek kreatif penerjemah dari 
berbagai dimensi kebahasaan, konteks dan pragmatik teks sebab 
TJ merepresentasikan ketiga hal itu sekaligus, yang bisa dibaca 
oleh pembacanya. Hal itu agaknya berbeda dari yang terjadi 
dalam kegiatan memabca karya terjemahan konvensional, karena 
yang dibaca oleh pembaca adalah teks dalam bahasa sasaran 
(disingkat BSa). Hal itu, seperti yang ditegaskan Wilss, yang 
kemudian dikutip oleh Richard B. Noss, menunjukkan bahwa 
tujuan penerjemahan adalah untuk mentransformasikan teks 
tulis dalam BSu ke dalam BSa yang optimal padan.10 Di Malang, 
TJ dikembangkan dalam bahasa Indonesia oleh Kyai Masduqi 
Mahfudz. Versi bahasa Indonesia ini ia gunakan dalam 
menyampaikan materi pengajian di Masjid Agung Malang yang 
dipancarkan melalui radio swasta. 

Nilai Kepesantrenan dan Kependidikan  

TJ dalam proses pengajaran kitab kuning adalah bentuk kerja 
mentransformasi nilai-nilai kepesantrenan dan kependidikan 
yang dianggap penting baik bagi kelangsungan kehidupan 
pesantren itu sendiri ataupun bagi para santri yang belajar di 
dalamnya. Misalnya, di pesantren ada nilai ishtibâr (kesabaran) 

                                                           
10Richard B. Noss, Ten Papers on Translation (Singapura: SEAMEO 

Regional Language Centre, 1982), 16. 



Irhamni, Kearifan Lokal Pendidikan Pesantren Tradisional di Jawa: Kajian atas Praktek… 
___________________________________________________________ 

102 Ulumuna, Volume XV Nomor 1 Juni 2011 

yang sering disandingkan dengan nilai ikhlâsh (keikhlasan, 
kerelaan). Dalam praktek belajar-mengajar di pesantren, hal itu 
merupakan kekuatan besar untuk nenanggulangi semua bentuk 
hambatan di dalam proses belajar-mengajar yang muncul, yang 
dianggap tidak “menguntungkan”.  

Untuk memberikan contoh bentuk transformasi nilai ishtibâr 
melalui proses belajar dengan penerjemahan jenggotan, dapat 
dirujukkan pada bagaimana pola interaksi dengan model 
penerjemahan ini yang bersifat satu arah; kyai atau ustaz sebagai 
penerjemah dan santri sebagai penerima terjemahan. Sebagai 
penerima hasil terjemahan, santri merasa tidak mempunyai hak 
untuk mengoreksi kembali apa yang disampaikan oleh kyai atau 
ustaz. Mereka dengan pasrah menerima hasil penerjermahan 
kyai. Kalau terjadi perselisihan pendengaran dan penangkapan 
maksud penerjemahan oleh para santri, hal itu tidak akan 
dipermasalahkan dengan mempertanyakan langsung pada kyai 
atau ustaz. Mereka lebih sopan bila mempermasalahkan dan 
memperdebatkan dengan teman-temannya. Dan apabila tidak 
menemukan kesepakatan, beberapa santri yang terlibat dalam 
membicarakan permasalahan tersebut akan sabar (ishtibâr) 
menunggu dibacakannya (diajarkannya) kitab tersebut pada para 
santri di kemudian hari.  

 Nilai ishtibâr11 dan ikhlâsh itu tercakup dalam lingkup nilai 
yang lebih besar, yaitu bahwa setiap kegiatan yang berhubungan 
dengan belajar, apapun bentuknya, dianggap dan diyakini sebagai 
bentuk lain dari suatu ibadah. Dengan pandangan “serba 
ibadah” ini para santri akan melakukan semua kegiatan dengan 
dasar motivasi religius (ibadah). Mereka berlama-lama belajar 
menerjemahkan secara jenggotan, karena berlama-lama semacam 
itu menambah nilai ibadah. Mereka tidak mempertanyakan apa 
yang disampaikan oleh seorang kyai dalam setiap penjelasannya, 
karena hal itu dianggap sikap tawâdlu’ (bersikap tidak sombong 
dan andap asor, sopan ) yang menjadi bagian dari ibadah. Mereka 
tidak mau berbeda dengan gurunya dalam memberikan makna, 
karena hal itu mereka anggap ri’âyah al-adab “menjaga sopan 

                                                           
11Imam al-Zarnûjî, Ta‘lîm al-Muta‘allim (Surabaya: Salim Nabhan, 1999), 

19. 



Irhamni, Kearifan Lokal Pendidikan Pesantren Tradisional di Jawa: Kajian atas Praktek… 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XV Nomor 1 Juni 2011 103 

santun”, dan yang terakhir ini merupakan sesuatu yang benar-
benar harus dijaga melebihi (mendahului) melaksanakan 
kewajiban (ri’âyah al-adab muqaddamun ‘alâ imtitsâl al-awâmir); dan 
ini termasuk ibadah. 

Di samping itu, penerjemahan jenggotan mengisyaratkan 
pentingnya kesinambungan tradisi keilmuan melalui cara-cara 
yang ajeg (konsisten) yang terlihat dalam cara menampilkan 
unsur-unsur pembentuk teks baik linguistik maupun non 
linguistik dalam hasil TJ. Keajegan semacam ini dinilai sebagai 
salah satu sandaran kebenaran yang kuat bagi setiap pencari ilmu 
dan kebenaran. Tanpa sandaran demikian santri dapat dianggap 
telah melanggar nilai kepesantrenan yang berupa irsyâd al-ustâdzîn 
(ketaatan kepada guru atau mituhu (Jawa). Dari sisi ini 
penerjemahan jenggotan mempunyai nilai penting dalam 
memelihara kebenaran penafsiran terhadap literatur universal 
dari generasi kepada generasi berikutnya, sebab metode 
terjemahan ini memungkinkan pembaca melakukan 
pengontrolan makna dari berbagai segi, terutama yang berkaitan 
dengan kebahasaan yaitu nahwu, sharf, dan balâghah (sintaksis, 
morfologi dan retorik). Karena itu tolak ukur keabsahan seorang 
santri dalam mengajarkan kitab kuning adalah kemampuannya 
membaca kitab itu secara jenggotan yang telah disetujui secara 
ijâzah (restu dan doa) dari seorang kyai. 

Dari sisi lain, penerjemahan jenggotan dapat dipandang 
sebagai metode bagi seorang kyai untuk memberikan barakah 
(keberkatan) dan restu atau penularan keduanya kepada para 
santri, di samping sebagai proses penyebaran ilmu pengetahuan 
yang benar. Sebagai sarana penyebaran barakah TJ tidak saja 
dilakukan untuk tujuan menggali isi kitab yang ditelaah, lebih 
dari itu (selain itu) TJ dilakukan sebagai sarana bagi santri untuk 
berlomba memperoleh barakah yang diyakini ada pada setiap 
dimulainya pengajian dan setiap mengakhiri pengajian 
(menghatamkan kitab). Dengan tujuan barakah ini sebagian 
santri dalam mengaji bukan karena “ingin bisa” membaca suatu 
kitab melainkan sekedar ingin meminta ijin kewenangan 
mengajarkan kitab yang telah dikuasainya. Pembagian barakah 
kyai kepada para santrinya melalui pengajian kitab kuning 
dengan TJ ini paling terlihat pada pengajian-pengajian pada 



Irhamni, Kearifan Lokal Pendidikan Pesantren Tradisional di Jawa: Kajian atas Praktek… 
___________________________________________________________ 

104 Ulumuna, Volume XV Nomor 1 Juni 2011 

bulan puasa. Pada bulan ini yang mengaji bukan saja santri yang 
masih tercatat sebagai santri, melainkan juga mereka yang sudah 
menjadi alumni pesantren itu sendiri atau pesantren-pesantren 
lain dan bahkan mereka yang bukan santri pada suatu pondok 
pesantren. 

Penerjemahan jenggotan kitab kuning dalam kerangka 
penyebaran barakah mempunyai bentuk interaksi belajar 
mengajar dengan langkah-langkah ataupun tahapan-tahapan 
yang khas dan ajeg yang ditandai dengan doa-doa. Untuk 
memulai pengajian (pelajaran), seorang kyai ataupun ustaz 
bersama-sama dengan para peserta pengajian memanjatkan doa 
yang berupa bacaan al-Fâtihah (nama surat pertama dalam al-
Qur‟an). Doa tersebut diperuntukkan kepada Nabi Muhammad, 
pengarang kitab, dan syekh-syekh (guru-guru) yang membacakan 
atau mengajarkan kitab yang sedang dikajinya. Setelah itu untuk 
memulai kegiatan penerjemahan jenggotan kyai maupun ustaz 
memanjatkan doa yang kedua kalinya yang diperuntukkan 
pengarang kitab yang dikaji agar barakah dan ilmu pengarang 
tersebut dapat bermanfaat bagi kita bersama, para peserta 
pengajian baik di dunia maupun di akhirat. Doa itu berbunyi: 
Qâla al-mushannif rahimah al-Lâh ta‘âlâ wa nafa‘anâ bih wa bi ‘ulûmih 
fî al-dârayn, âmîn. (seorang pengarang kitab ini berkata mudah-
mudahan kitab ini membawa manfaat pada kita, karena dirinya 
dan ilmunya di dunia dan di akhirat, mudah-mudahan Allah 
mengabulkan permintaan kita bersama). Barakah dalam hal ini 
adalah bertambahnya kebaikan, yang secara esoteris diyakini 
sebagai salah satu faktor penentu bagi nasib baik kehidupan para 
santri di kemudian hari. 

Setelah selesai dibacakan doa, kyai atau ustaz membacakan 
sebagian teks terakhir (diperkirakan satu ide pokok) yang dibaca 
(diterjemahkan) pada pertemuan sebelumnya, dan dilanjutkan 
hingga beberapa pokok pikiran teks yang akan diterjemahkan. 
Setelah itu kyai atau ustaz memenggal-menggal teks yang 
dibacanya menjadi beberapa penggalan teks. Kegiatan itu, dalam 
penerjemahan konvensional, disebut dengan analisis teks.12 Pada 

                                                           
12Zuchridin Suryawinata dan Sugeng Hariyanto, Translation: Bahasan 

Teori dan Penuntun Praktis Menerjemahkan (Yogyakarta: Kanisius, 2003), 19. 



Irhamni, Kearifan Lokal Pendidikan Pesantren Tradisional di Jawa: Kajian atas Praktek… 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XV Nomor 1 Juni 2011 105 

saat ini santri dan para pengikut pengajian menuliskan harakat 
atau syakl (bunyi vokal huruf Arab) sesuai dengan kebutuhan. 
Pembacaan teks yang lebih dari satu pokok pikiran bertujuan 
untuk memperoleh gambaran pesan teks secara global, 
sedangkan pembacaan teks per pokok pikiran bertujuan untuk 
mempertajam pemahaman terhadap pokok pikiran suatu teks. 

Kegiatan berikutnya, kyai maupun ustaz memberikan arti 
setiap kata atau frasa dengan bahasa Jawa dan dengan 
mengupayakan penampakan unsur-unsur pembentuk teks 
dengan sejelas mungkin, terutama yang berkaitan dengan kaidah-
kaidah kebahasaan, dalam BSa (Jawa). Bersamaan dengan itu 
santri dan pengikut pengajian pada umumnya mencatat arti kosa 
kata atau frasa secara jenggotan. Untuk pokok-pokok pikiran 
yang dianggapnya sulit dan perlu dijelaskan atau dikomentari, 
kyai atau ustaz nengutarakan maksud (pokok pikiran) dengan 
bahasa Jawa atau dicampur dengan bahasa Indonesia dan diikuti 
dengan komentar-komentar dari berbagai sudut pandang. 
Bersamaan dengan itu pengikut pengajian mencatat seperlunya, 
atau berusaha menyempurnakan TJ yang sedang ditulis. Begitu 
seterusnya suatu teks diterjemahkan. 

Setelah waktu yang tersedia untuk pengajian habis, kyai atau 
ustaz menyerahkan semua kebenaran yang dibacanya kepada 
Allah dengan membaca wa al-Lâh a‘lam bi al-shawâb (dan Allah-
lah yang Maha Mengetahui kebenaran). Lalu kyai atau ustaz 
bersama-sama dengan peserta pengajian membaca hamdalah 
(pemujaan kepada Allah), al-hamdu lillâhi Rabb al-‘âlamîn, segala 
puji bagi Allah seru sekalian alam.  

Paparan tersebut menunjukan bahwa TJ mengandalkan 
terjaganya hubungan teologis yang erat antara kyai dan santri 
dengan Tuhannya. Suasana ini memberikan dampak pada 
semangat batin. Kyai dan Santri akan merasa mendapat 
perhatian Tuhannya di setiap pengajian. Dalam hal ini ada 
semacam asketisme. Dalam diri masing-masing tumbuh rasa 
kenikmatan untuk menyelenggarakan pengajian dengan metode 
penerjemahan jenggotan, dan bahkan bisa menimbulkan 
kerinduan tersendiri bagi mereka yang pernah mengikuti 
pengajian semacam itu. Hal ini bisa terjadi pada pengajian di 
bulan Ramadan. 



Irhamni, Kearifan Lokal Pendidikan Pesantren Tradisional di Jawa: Kajian atas Praktek… 
___________________________________________________________ 

106 Ulumuna, Volume XV Nomor 1 Juni 2011 

Penyerapan barakah dari seorang kyai merupakan salah satu 
tujuan penting bagi pendidikan pesantren. Barakah diyakini 
sebagai faktor terpenting bagi kehidupan para santri kelak. 
Barakah diyakini ikut “menjamin” kebahagiaan hidup diri santri, 
untuk dapat diakui dan diterima oleh masyarakat luas, dapat 
mengamalkan ilmunya, dan bahkan memperoleh semua 
kebahagiaan hidup baik di dunia maupun di akhirat. Motivasi 
barakah yang bersifat supranatural memperkuat tekad para santri 
untuk belajar di pesantren. 

Telah diyakini oleh kalangan pesantren tradisional bahwa 
seorang kyai selalu berupaya memberikan barakah melalui 
berbagai kegiatan pendidikan dan pengajaran. Dalam pemberian 
barakah, kyai misalnya memberikan semua pelajaran pada semua 
thabaqât (kelompok-kelompok belajar santri yang didasarkan 
pada tingkat penguasaannya terhadap kitab, yaitu thabaqah 
[kelompok] pertama, kedua, ketiga, keempat, kelima, dan 
keenam). Setiap pagi setelah salat subuh kyai memasuki setiap 
thabaqah yang dimulai dari thabaqah pertama sampai dengan 
thabaqah keenam untuk menuliskan beberapa kalimat dari kitab 
pelajaran masing-masing, atau bahkan satu kata dari kitab 
tersebut. Pelajaran yang diberikan (dituliskan) adalah pelajaran 
yang sudah diajarkan oleh ustaz lain dan telah dipelajari di 
pesantren. Waktu yang dihabiskan untuk menuliskan pelajaran 
semacam itu tidak lebih dari empat menit untuk setiap thabaqah. 
Setelah selesai menuliskan untuk semua thabaqah, kyai langsung 
menerjemahkan secara jenggotan apa yang ditulisnya itu dengan 
menjelaskan semua persoalan-persoalan yang terkait. Hal itu 
(menerjemahkan dan menjelaskan) dimulai dari thabaqah yang 
paling akhir dituliskan, yaitu thabaqah keenam. 

Pelajaran-pelajaran yang diberikan itu tidak berbeda dengan 
yang telah diberikan ustaz dalam kesempatan yang berbeda. Bagi 
para santri, pengulangan-pengulangan pelajaran oleh kyai 
semacam itu bukan sesuatu yang membosankan, akan tetapi 
sesuatu yang ditunggu-tunggu dan diharapkan kehadirannya. Hal 
itu bukan karena sifat pengulangannya itu sendiri, akan tetapi 
karena dalam kegiatan semacam itu kyai membagikan barakah 
kepada para santri. Kalangan pesantren tradisional memilih 
istilah “pembagian madu barakah” untuk kegiatan belajar 



Irhamni, Kearifan Lokal Pendidikan Pesantren Tradisional di Jawa: Kajian atas Praktek… 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XV Nomor 1 Juni 2011 107 

semacam itu. Dalam kerangka ini, sebuah pesantren mereka 
lukiskan sebagai kerajaan tawon. Seorang kyai sebagai raja, para 
ustaz sebagai wakilnya, dan para santri sebagai prajurit yang 
sewaktu-waktu siap menjalankan tugas dan menerima pemberian 
atau hadiah yang berupa “madu barakah”. 

Dengan kerangka berpikir semacam itu, ada kesan bahwa 
semakin pelan dan teliti serta berulang-ulang seorang kyai 
menerjemahkan secara jenggotan kitab-kitab kuning yang 
diajarkan, maka semakin banyak dan bagus kualitas “madu 
barakah” yang diterima oleh para santri, sehingga timbul kesan 
bahwa “ngalap barakah” (memperoleh barakah) di pesantren 
lebih penting daripada memperkaya ilmu pengetahuan. Cara 
pandang yang cukup mitis ini mempunyai dampak luar biasa 
terhadap ketekunan santri dalam belajar, dan dampak yang lebih 
dianggap penting adalah menguatnya kepercayaan mereka pada 
kyai dan ustaznya. Oleh karena itu kyai dan ustaz tidak menemui 
hambatan yang berarti dalam mengelola mereka sesuai dengan 
misi dan visi pesantrennya. 

Kemampuan menerjemahkan secara jenggotan dapat juga 
dipandang sebagai sumber legitimasi kyai pesantren. Tanpa 
kemampuan ini seorang kyai tidak akan dipanggil kyai pesantren 
tradisional karena metode terjemahan macam itu yang 
melestarikan kehidupan pesantren, yang akhirnya ikut 
menjanjikan masa depan kalangan pesantren dan eksistensi 
pesantrennya sendiri. 

Pesantren salafiyah (tradisional) mempercayai barakah 
semacam itu sepenuhnya. Bahkan barakah itu sebenarnya yang 
menjadi salah satu dasar dipilihnya TJ sebagai metode 
pengajaran dan hafalan sebagai proses penguasaan ilmu. Atas 
dasar barakah itu kecintaan santri terhadap kegiatan mengaji dan 
kyai akan tumbuh. 

Dari sini dapat dimengerti bahwa TJ dalam konteks 
pesantren tradisional merupakan suatu metode pengajaran kitab 
kuning yang didasari oleh pandangan hidup, gaya hidup, 
keyakinan, dan moral-spiritual. Dan dalam pandangan yang 
paling konkret, di samping untuk mempelajari isi kitab kuning, 
penerjemahan jenggotan juga untuk mempelajari bahasa kitab 
kuning itu sendiri. 



Irhamni, Kearifan Lokal Pendidikan Pesantren Tradisional di Jawa: Kajian atas Praktek… 
___________________________________________________________ 

108 Ulumuna, Volume XV Nomor 1 Juni 2011 

Nilai Intelektual-Akademik Terjemahan Jenggotan 

TJ dapat dilihat dari, paling tidak, tiga sudut pandang, yaitu 
sebagai proses pengajaran membaca teks Arab, sebagai proses 
belajar bahasa Arab, terutama yang berkaitan dengan tata bahasa 
dan sebagai kegiatan penerjemahan. 

Sebagai pengajaran bahasa Arab, TJ dilakukan pembelajar 
untuk mendapatkan pesan dari sebuah teks. Hal ini seperti 
lazimnya kegiatan penerjemahan konvensional pada umumnya 
seperti yang dikemukakan oleh C. J. Catford, Peter Newmark, 
dan lainnya.13 Sebelum mendapatkan pesan yang dimaksudkan, 
pembelajar dituntut berusaha memahami struktur teks yang 
sedang dihadapi dari berbagai sudut pandang, dari segi nahwu 
(sintaksis), sharf (morfologi), balâghah (retorik), dari segi ilmu 
(disiplin ilmu) yang menjadi topik dan berbagai ilmu lainnya 
yang berkaitan dengan upaya memahami isi pesan teks, misalnya 
logika (manthiq) dan sejarah ilmu. Hal ini jauh mendahului teori 
penerjemahan modern yang dikemukakan oleh Bathgate yang 
mengintroduksi kegiatan tersebut sebagai kegiatan analisis teks.14  

Dalam melakukan pengajaran membaca secara jenggotan, 
pembelajar tidak hanya dituntut untuk sekedar mendapatkan 
pesan yang dikandung oleh sebuah teks, akan tetapi pembelajar 
harus juga dapat membuktikan kebenaran hasil bacaannya itu 
(kebenaran pesan) yang ditangkapnya dengan menunjukkan 
beberapa bukti yang berkaitan dengan struktur tata bahasa 
(nahwu, sharf dan balâghah), arti setiap kata (makna leksikal), 
pemahaman terhadap ilmu yang menjadi topik meliputi ilmu 
yang terkait dengan topik teks, logika, sejarah ilmu dan 
sebagainya. Mekanisme semacam ini merupakan suatu bentuk 
keterbukaan ilmiah yang dijunjung tinggi di pesantren. Dalam 
tradisi Barat, orang tidak akan menemukan mekanisme ini 
sehingga hasil terjemahan dalam tradisi Barat tidak dapat 
dikontrol kebenarannya oleh pembaca. Dalam tradisi Barat hasil 
karya terjemahan hanya terbatas pada menerbitkan dua bahasa 
(BSu dan BSa) sekaligus dalam terbitan sebagai bentuk kontrol 
terhadap kebenaran karya terjemahan. Dan bahkan sering hanya 

                                                           
13Ibid., 11-5. 
14A. Widyamartaya. Seni Menerjemahkan (Yogyakarta: Kanisius, 1989), 15. 



Irhamni, Kearifan Lokal Pendidikan Pesantren Tradisional di Jawa: Kajian atas Praktek… 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XV Nomor 1 Juni 2011 109 

karya terjemahannya yang diterbitkan tanpa diikuti bahasa 
aslinya dalam edisinya. Hal ini sudah barang tentu mudah 
disalahgunakan karena pembaca atau pihak lain yang 
berkepentingan tidak lagi dapat melacak teks aslinya.  

Bentuk pesan yang ditemukan oleh pembelajar membaca 
bahasa Arab secara jenggotan itu dikemas dalam bahasa Jawa 
khas TJ (berbeda dengan bahasa Jawa yang dipakai dalam 
komunikasi sehari-hari). Dalam BSa bahasa Jawa itu pembelajar 
haruslah dapat menampilkan semua unsur teks yang dapat 
membuktikan kebenaran hasil bacaannya dengan menampakkan 
unsur-unsur teks sejelas mungkin, baik unsur linguistik maupun 
unsur non linguistik atau budaya15. Karena memang kedua hal 
ini yang menjadi permasalahan dalam penerjemahan. Pembelajar 
yang membaca dengan cara itu harus bisa memahami maknanya 
(teks) secara global, agar ia dapat memberikan syakl atau harakat 
(tanda huruf hidup) sesuai dengan kaidah-kaidah bahasa Arab. 
Kedua kegiatan tersebut (menangkap makna secara global dan 
memberi syakl atau harakat bagi setiap kata yang membentuk 
teks) dilakukan bersama-sama. Karena masih ada kemungkinan 
dalam memberi syakl atau harakat pada waktu membaca secara 
global, pembaca belum dapat memberi syakl atau harakat dengan 
tepat. Kesalahan bacaan itu harus direvisi pada waktu membaca 
arti atau makna bagi setiap kata atau frasa yang dapat 
mencerminkan kaidah-kaidah BSu (Arab) dan ilmu-ilmu lain 
yang terkait. Dengan kata lain, seorang santri dilibatkan langsung 
dalam pencarian pesan teks. Mereka diperlihatkan pada 
bagaimana sebuah pesan teks itu ditemukan. Dalam teori 
pembelajaran modern, misalnya teori kontekstual, mereka 
didorong untuk mengkonstruksi sendiri apa yang harus 
ditemukan.16 Karena itu, pemahaman yang mereka temukan 
sesungguhnya adalah hasil mereka sendiri dalam mengkonstruksi 
makna teks melalui analisis yang dilakukan bersama-sama kyai 
atau ustaz yang mengajarnya. Sebagai pengajaran penerjemahan, 

                                                           
15Abdellah, “Translation Problems”, http://www.translationdirectory.com; 

diakses tanggal 14 Juni 2010. 
16Nurhadi, Burhan Yasin, Agus Gerrad Senduk, Pembelajaran Kontekstual 

dan Penerapannya dalam KBK (Malang: UM Press, 2004), 40. 

http://www.translationdirectory.com/article98.htm


Irhamni, Kearifan Lokal Pendidikan Pesantren Tradisional di Jawa: Kajian atas Praktek… 
___________________________________________________________ 

110 Ulumuna, Volume XV Nomor 1 Juni 2011 

TJ setidaknya melibatkan beberapa kegiatan yaitu analisis, 
transfer, restrukturisasi, dan evaluasi. 

Dalam kegiatan penerjemahan secara jenggotan, analisis teks 
dapat berupa membaca teknis teks dengan berupaya menangkap 
makna global teks BSu. Dalam hal ini kegiatan analisis 
dititikberatkan pada analisis struktur bahasa atau gramatikal 
(nahwu, sharf, dan balâghah). Bentuk nyata (tampilan fisik) dari 
hasil analisis ini adalah syakl atau harakat dan simbol-simbol 
linguistik, sedangkan hasil yang tidak nyata adalah makna global 
yang ditangkap penerjemah, yang belum dituangkan dalam 
bentuk tulisan. Kegiatan analisis juga terjadi ketika seorang 
penerjemah “mendialogkan” makna atau arti kosa kata/frasa 
yang dijumpai dengan makna global yang telah ditemukan, untuk 
menentukan makna atau arti yang “pas” dalam struktur TJ. 

Transfer dalam penerjemahan adalah kegiatan pengalihan 
pesan yang terdapat dalam BSu kedalam BSa. Pengalihan pesan 
dalam penerjemahan jenggotan tidak dapat terjadi begitu saja, 
malainkan melalui tahap-tahap. Tahap-tahap itu adalah: (1) tahap 
pemahaman sepintas terhadap makna global teks, (2) tahap 
“pendialogan” makna lokal atau arti kosa kata/frasa dengan 
makna global dan sebaliknya,17 dan (3) tahap penuangan hasil 
pendialogan (arti yang akan dituangkan secara jenggotan) dalam 
tulisan secara jenggotan. 

Restrukturisasi adalah penyusunan kembali pesan BSu yang 
telah ditangkap oleh penerjemah dalam kegiatan-kegiatan 
sebelumnya ke dalam BSa. Dalam TJ yang menjadi BSa adalah 
bahasa Jawa yang telah dipengaruhi oleh struktur BSu paling 
tidak dalam urutan kata. Bahasa terjemah ini tidak seperti bahasa 
Jawa yang dipakai dalam komunikasi sehari-hari sebab bahasa 
Jawa yang ada sudah dicampur dengan bahasa-bahasa (kata-kata) 
simbolik yang diadaptasikan dengan struktur bahasa Arab. 
Kegiatan restrukturisasi meliputi kegiatan (1) pemberian simbol-
simbol linguistik pada kata, frasa, atau kalimat, (2) mengatur atau 
memilih bahasa Jawa TJ yang sesuai termasuk bahasa-bahasa 

                                                           
17Z. Bauman, Hermeneutics and Social Science (London: Hutchinson,1978), 

31. 



Irhamni, Kearifan Lokal Pendidikan Pesantren Tradisional di Jawa: Kajian atas Praktek… 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XV Nomor 1 Juni 2011 111 

simbolik, dan (3) pemberian simbol-simbol referensi (rujuk, 
anaforik). 

Evaluasi adalah kegiatan menelaah kembali semua kegiatan 
dalam penerjemahan jenggotan untuk memperoleh keputusan 
yang tepat bagi kebenaran penerjemahan yang ditemukan. 
Kegiatan itu dalam penerjemahan jenggotan dapat berupa 
evaluasi terhadap semua kegiatan yang telah dilakukan oleh 
penerjemahan (analisis, transfer, dan strukturisasi)18 yang dapat 
dilakukan pada setiap kegiatan itu, yang disebut dengan evaluasi 
bagian, dan evaluasi terhadap hasil akhir terjemahan yang 
disebut dengan evaluasi menyeluruh. Evaluasi per bagian 
dilakukan dengan “sambil lalu” selama proses penerjemahan, 
sedangkan evaluasi menyeluruh dilakukan dengan membaca 
kembali hasil terjemahan itu secara detail atau dengan cara 
mengungkapkan kembali hasil TJ dalam susunan bahasa yang 
wajar (bukan secara jenggotan) baik dalam bahasa Indonesia 
maupun bahasa Jawa. 

Penerjemahan jenggotan dapat juga dipandang sebagai 
proses belajar bahasa asing/Arab. Kegiatan belajar bahasa 
asing/Arab itu paling tidak (dalam penerjemahan jenggotan) 
meliputi belajar tata bahasa dan kosa kata (grammar dan 
vocabulary) dan membaca kritis. Dalam konteks pesantren 
tradisional, penerjemahan jenggotan dapat dipandang sebagai 
metode pengajaran tata bahasa dan kosa kata. Dapat dipandang 
sebagai metode pengajaran tata bahasa, karena penerjemahan 
jenggotan mengharuskan penerjemah menganalisis tata bahasa 
(grammar) yang dipakai dalam teks sumber dan kemudian 
dinampakkan dengan jelas dalam hasil terjemahannya yang 
berbahasa Jawa. Selama proses penerjemahan itu berlangsung 
para pengikut pengajian akan memperhatikan “kupasan-
kupasan” penerjemah (pengajar) dari berbagai sudut pandang 
terutama yang berkaitan dengan tata bahasa (grammar), kemudian 
pembelajar menuliskan apa yang mereka perhatikan itu dalam 
BSa, sehingga BSa itu berguna untuk menjelaskan tata bahasa 
yang dipakai dalam BSu (bahasa Arab). Dalam konteks teori 
pembelajaran modern tentang hipotesis input ala Krashen, 

                                                           
18Widyamartaya, Seni…, 14. 



Irhamni, Kearifan Lokal Pendidikan Pesantren Tradisional di Jawa: Kajian atas Praktek… 
___________________________________________________________ 

112 Ulumuna, Volume XV Nomor 1 Juni 2011 

model pembelajaran semacam itu akan membuka saringan afeksi 
pembelajar karena tuturan bahasa dapat dimengerti karena hanya 
tuturan yang dimengerti yang akan menjadi milik (intake) 
pembelajar. 

Dalam konteks pesantren tradisional pengajaran dengan 
penerjemahan jenggotan dapat dipandang sebagai pengajaran 
kosa kata, karena bersifat harfiah19 akan tetapi sifat 
pengajarannya bersifat pasif karena para pengikut pengajian 
hanya dituntut memahami pemakaian kosa kata yang sedang 
diterjemahkan dalam suatu konteks tanpa harus 
menggunakannya dalam komunikasi. Sebagai gejala pengajaran 
kosa kata, TJ berusaha menjelaskan setiap kosa kata dari 
berbagai sudut pandang kritis analitis, tidak saja dari sudut 
pandang kebahasaan maupun non kebahasaan misalnya dari 
sudut nahwu, sharf, balâghah, leksikografi, dan sebagainya, tetapi 
juga logika, ushûl al-fiqh, musthalah al-hadis dan berbagai macam 
ilmu yang terkait. 

Para pengikut pengajian yang disampaikan dengan metode 
TJ ini secara tidak langsung (seolah-olah) diajak ikut terlibat 
dalam proses pencarian makna atau arti yang tepat bagi suatu 
kata, frasa, atau kalimat. Mereka mengikuti kata perkata, frasa 
per frasa, dan  kalimat per kalimat yang sedang diterjemahkan 
oleh seorang kyai dengan perhatian yang seksama. Kata, frasa, 
dan kalimat yang diterjemahkan itu tidak jarang diulang-ulang 
dan dijelaskan dengan panjang lebar sesuai dengan kebutuhan. 
Dalam ulasan-ulasan itu seorang kyai menunjukkan berbagai 
macam persoalan dalam memahami teks berbahasa Arab 
khususnya teks kitab kuning. Persoalan-persoalan itu dapat 
berupa permasalahan yang bersifat linguistik, non linguistik 
maupun budaya.  

Dalam ulasan-ulasan yang bersifat linguistik, para peserta 
pengajian akan mengetahui banyak hal tentang, misalnya, 
pemakaian tata bahasa dalam suatu konteks, istilah-istilah 
(idiom-idiom), ataupun kosa kata yang dipakai dalam berbagai 
maksud dan tujuan sehingga arti kosa kata yang semula (leksis) 

                                                           
19Bandingkan dengan Nurul Murtadho dan Saifullah Kamalie, “Metode 

Penerjemahan”, www.kampusislam.com; diakses pada 18 Januari 2004. 

http://www.kampusislam.com/


Irhamni, Kearifan Lokal Pendidikan Pesantren Tradisional di Jawa: Kajian atas Praktek… 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XV Nomor 1 Juni 2011 113 

mengalami perubahan, misalnya kata yushallû yang terdapat 
dalam dua teks ayat al-Qur‟an berikut ini:  

 إن الله وملائكته يصلون على النبي يا أيها الذين آمنوا صلوا عليه وسلموا تسليما 

(innallâha setuhune gusti Allah wa malâ’ikatahu lan pira-pira malaikat 
Allah iku yushallûna paring rahmat sapa Allah lan nyuwunake ngapura 
sapa malaikat paring rahmat. Lan nyuwunake ngapura alâ al-nabiyyi 
ingatase kanjeng nabi yâ ayyuhâ al-ladzîna he iling-iling wong akeh âmanû 
kang pada iman sapa ladzîna iku shallû pada maca shalawat sira kabeh 
maca shalawat ‘alayhi ingatase kanjeng nabi wasallimû lan pada dunga 
slamet sira kabeh ‘alayhi ingatase kanjeng nabi taslîman kelawan dunga 
selamet temenan.); (sesungguhnya Allah dan Malaikat-Malaikatnya 
bersalawat untuk Nabi, Hai orang-orang yang beriman, 
bersalawatlah kamu utituk nabi dan ucapkanlah salam 
penghormatan kepadanya). (Qs. al-Ahzâb [33]:56). 

  ولتأت طائفة أخرى لم يصلوا فليصلوا معك

(Walta’ti, becik tekaha sapa, thâi’fatun panthan ukhrâ kang liya apa 
panthan lam yushallû kang durung shalat sapa panthan falyushallû 
mangka pada shalata sapa panthan kang liya ma‘aka sertane sira ...); 
(dan hendaklah datang golongan yang kedua yang belum 
bersembahyang, maka bersembahyanglah mereka bersama 
kamu). (Qs. al-Nisâ‟ [3]:102). 

Dalam kalimat pertama kata yushallî mempunyai arti 
memberi rahmat, memintakan ampun dan membaca shalawat; 
sedangkan dalam kalimat kedua kata itu mempunyai arti 
bersembahyang. Perbedaan arti semacam itu ditentukan oleh 
konteks yang menyertainya, yaitu koordinat-koordinat wacana 
yang terlibat. 

Dengan mengikuti proses penerjemahan oleh seorang kyai 
atau ustaz yang mengajarkan suatu kitab, para peserta pengajian 
sekaligus belajar menentukan arti atau makna kosa kata yang ada 
dalam suatu teks, dan sudah barang tentu mereka diajak 
menyadari bahwa satu kosa kata mempunyai arti yang 
bermacam-macam sesuai dengan konteks (koordinat-koordinat 
wacana yang ada). Dengan mengikuti pengajian semacam itu 
seorang peserta pengajian paling tidak akan menemukan (cepat 
atau lambat, sebagai proses belajar kosa kata) pola pemikiran dan 



Irhamni, Kearifan Lokal Pendidikan Pesantren Tradisional di Jawa: Kajian atas Praktek… 
___________________________________________________________ 

114 Ulumuna, Volume XV Nomor 1 Juni 2011 

pemecahan tersendiri terhadap kosa kata dalam suatu konteks. 
Proses penemuan pola pemikiran dan pemecahan kosa kata 
(yang menjadi tujuan tidak langsung dari penerjemahan 
jenggotan) sangat memungkinkan bagi para pengikut pengajian 
karena penerjemah (kyai ataupun ustaz) dalam menerjemahkan 
selalu mengupas setiap kosa kata dari paling tidak dua segi yaitu 
segi arti (leksikal) dan tata bahasa (grammar). 

Sejalan dengan TJ sebagai gejala pengajaran kosa kata, ada 
cara-cara menemukan arti kosa kata yang perlu dicatat yaitu (1) 
penemuan arti kosa kata melalui kamus, (2) penemuan arti kosa 
kata melalui konteks kalimat, (3) penemuan arti kosa kata 
melalui pendialogkan antara arti yang telah diketahui atau yang 
didapatkan dari kamus dengan makna global yang ditemukan 
pada waktu membaca teks secara global. 

Berdasarkan paparan di atas bisa dikatakan bahwa langkah-
langkah kajian terhadap kitab kuning secara jenggotan serta hasil 
terjemahanya mencerminkan langkah-langkah saintifik dimana 
pesan teks yang dipahami oleh santri dan dimengerti oleh 
pembaca harus dapat diuji, dites ulang serta diverifikasi dengan 
melihat kembali simbol-simbol linguistik dan bahasa simbolik 
yang ada dalam hasil TJ untuk dibandingkan dengan teks 
sumber. Oleh karena itu seorang pembelajar dengan TJ dalam 
memahami teks, taken for granted dilatih untuk bersikap kritis 
dalam memahami dan menyimpulkan pesan teks. Untuk 
memastikan pesan teks, santri harus melakukan observasi secara 
detail terhadap teks kitab kuning, kemudian ia harus 
mengumpulkan data dan menganalisisnya yang berupa struktur 
linguistik dan arti kata yang keduanya itu ditampilkan bersamaan 
dengan BSu dalam bentuk simbol-simbol linguistik, bahasa 
simbolik dan arti setiap kata. Hasil observasi dan analisis 
terhadap data (teks kitab kuning dan permasalahannya dalam 
kegiatan pemahaman) tersebut disimpulkan untuk mendapatkan 
pesan teks kitab kuning yang dipelajari. Dalam konteks studi 
kritis atas teks, maka pembelajaran dengan metode TJ ini dapat 
dikatakan telah memenuhi standar sains baik dari sisi proses 
penemuan pesan teks maupun dari sisi hasil terjemahannya yang 
menampilkan teks sumber dengan kelengkapannya (simbol 
linguistik, bahasa simbolik dan arti setiap kata). Langkah-langkah 



Irhamni, Kearifan Lokal Pendidikan Pesantren Tradisional di Jawa: Kajian atas Praktek… 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XV Nomor 1 Juni 2011 115 

tersebut sejalan dengan langkah para ilmuan dalam melakukan 
penelitian yang meliputi (1) observasi terhadap objek dan proses, 
(2) mengumpulkan data dan melakukan analisis terhadap gejala 
yang diobservasi dan (3) membuat hipotesis yang menjelaskan 
gejala yang diobservasi.20 Demikian itu adalah keunggulan TJ 
untuk studi kritis terhadap teks. Proses TJ dan hasilnya di 
samping itu, juga mengindikasikan aktivitas dekonstruksi teks 
yang banyak dikemukakan oleh para pakarnya semisal Paul de 
Man, J. Derrida, Wolfgang. Secara umum dekonstruksi adalah 
metode analisis literatur yang berupaya menyingkap lapisan 
makna yang ada, yang meliputi penggalian maksud penulis dan 
penggunaan bahasa.21 Mirip dengan kegiatan tersebut, dalam 
pembelajaran dengan TJ, pembelajar dituntut untuk memahami 
maksud penulis (author’s intention) dengan melakukan 
pembongkaran atas teks dengan cara melakukan analisis kritis 
dari sisi linguistik dan non linguistik. Hal yang sama akan 
berguna untuk aktivitas penafsiran hermeneutis (ta’wîl). TJ 
menyediakan hasil terjemahan yang sangat terbuka untuk suatu 
penafsiran dan pemahaman pesan yang benar. Barangkali ini 
merupakan kelemahan tersendiri bagi TJ untuk bisa dibaca oleh 
publik dengan cepat. Dengan cara ini maka pesan dan makna 
teks dalam TJ ditempatkan pada posisi historis yang 
memberikan ruang bagi setiap pembaca untuk mengambil 
kesimpulan tersendiri sesuai dengan fasilitas yang tersedia dalam 
TJ yang berupa simbol linguistik, bahasa simbolik dan arti setiap 
kata. Ini artinya bahwa TJ mempunyai relevansi dengan 
paradigma humanistik terhadap teks sebagai karya yang 
mengandung subjektivitasnya sendiri. Dalam ungkapan 
Gadamer, sebagaimana disitir oleh Sedwick dan Edgar,22 
permasalahan kemanusiaan (teks dalam hal ini) tidak dapat 
dimengerti secara lengkap hanya dengan cara ontical mode 
(membandingkan kata dan benda yang ditunjuk).  

                                                           
20David Burnie, “Science”, Microsoft® Encarta® 2006 [DVD] 

(Redmond, WA: Microsoft Corporation, 2005). 
21David Burnie, “Deconstruction (Literature)”, Microsoft® Encarta® 

2006 [DVD] (Redmond, WA: Microsoft Corporation, 2005. 
22Peter Sedgwick & Andrew Edgar, Cultural Theory: The Key Thinkers 

(New York: TJ International Ltd, 2002), 79. 



Irhamni, Kearifan Lokal Pendidikan Pesantren Tradisional di Jawa: Kajian atas Praktek… 
___________________________________________________________ 

116 Ulumuna, Volume XV Nomor 1 Juni 2011 

Catatan Akhir 

TJ merupakan bagian penting dari pendidikan pesantren 
tradisional. Oleh karena itu pemahaman tentang sistem 
pendidikan pesantren tidak akan lengkap tanpa memahami TJ 
itu sendiri. Bagi pesantren tradisional, penerjemahan jenggotan 
mempunyai keunggulan akademik dibandingkan dengan 
penerjemahan konvensional yang berasal dari Barat terutama bila 
dilihat dari fasilitas TJ untuk mengontrol kebenaran hasil 
terjemahan meskipun sudah barang tentu mempunyai 
kelemahannya sendiri karena tidak bisa langsung dibaca oleh 
orang awam. Namun sesuai dengan sistem pelajaran dan 
pendidikan pesantren keunggulannya jauh lebih besar 
dibandingkan dengan terjemahan konvensional. TJ merupakan 
kreativitas lokal ulama Jawa dalam menyiasati kitab kuning agar 
mudah dimengerti dan sekaligus sebagai sarana memperkuat 
kemampuan kaidah (gramatika bahasa Arab) dalam setiap 
kegiatannya. Double action semacam ini dalam konteks akademik 
diharapkan menjadi jaminan bagi hasil penerjemahan jenggotan. 

Dalam teori pembelajaran modern, model pembelajaran 
dengan TJ ini mengisyaratkan pentingnya teori konstruktivisme 
dalam proses penguasaan bahan ajar. Bahasa yang dihasilkan 
oleh TJ bukanlah ungkapan yang sudah jadi melainkan ungkapan 
yang masih merupakan syarat-syarat penting untuk sebuah pesan 
atau makna teks BSu. Dengan isyarat-isyarat itu objektivitas 
kebenaran akan mudah dilihat oleh pembaca dan mereka yang 
berkepentingan.  

Tindak menerjemahkan secara jenggotan tidak lepas dari 
religiusitas pesantren dimana tidak hanya aspek akademik yang 
menjadi alasan dipilihnya TJ sebagai model interaksinya 
pendidikan namun yang juga penting adalah dampak spiritual 
dalam diri pembelajar yang mampu menumbuhkan ketaatan 
santri pada kyai dan guru serta menumbuhkan ketekunan 
mereka dalam belajar. Karena itu TJ bisa sebagai sumber 
legitimasi kyai dan indikasi kredibilitasnya sebagai kyai pesantren 
tradisional.● 

 



Irhamni, Kearifan Lokal Pendidikan Pesantren Tradisional di Jawa: Kajian atas Praktek… 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XV Nomor 1 Juni 2011 117 

Daftar Pustaka 
 

A. Widyamartaya, Seni Menerjemahkan (Jakarta: Kanisius, 1989). 
Andri N Nugraha, “Tentang Kearifan Lokal”, 

http://archarus.blogspot.com/2011/05/ 
Abdellah “Translation Problems”, 

http://www.translationdirectory.com; diakses tanggal 14 Juni 
2010.  

B. J. Bolan, Pergumulan Islam di Indonesia (Jakarta: Graffiti Press, 
1985). 

David Burnie, “Science”, Microsoft® Encarta® 2006 [DVD] 
(Redmond, WA: Microsoft Corporation, 2005). 

___________, “Deconstruction (Literature)”, Microsoft® 
Encarta® 2006 [DVD] (Redmond, WA: Microsoft 
Corporation, 2005). 

Imam Zarnuji, Ta’limul Muta’allim (Surabaya: Salim Nabhan, 
1999). 

Jusuf Nikolas Anamofa, “Kearifan Lokal Guna Pemecahan 
Masalah”, http://tal4mbur4ng.blogspot.com/2010/05/ 

Karel A. Steenbrink, Pesantren, Madrasah, Sekolah: Pendidikan Islam 
dalam Kurun Modern (Jakarta: LP3ES, 1986).  

Martin Van Bruinessen, “Kitab Kuning: Books in Arabic Script 
Used in Pesantren Milieu”, dalam BIJDRAGEN. No. Deel 
146, 2e en 3e (Aflevering 1990). 

M. Dawam Rahardjo, Pergulatan Dunia Pesantren: Membangun dari 
Bawah (Jakarta: LP3ES, 1985). 

Nurhadi, Burhan Yasin, Agus Gerrad Senduk, Pembelajaran 
Kontekstual dan Penerapannya dalam KBK (Malang: UM Press, 
2004).  

Peter Sedgwick & Andrew Edgar, Cultural theory: The Key Thinkers 
(New York: TJ International Ltd, 2002). 

Pradjarta Dirdjosanjoto. Memelihara Umat: Kiai Pesantren-Kiai 
Langgar di Jawa (Yogayakarta: LKIS, 1999). 

Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren: Studi tentang Pandangan 
Hidup Kyai (Jakarta: LP3ES, 1982).  

Z.Bauman, Hermeneutics and Social Science (London: Hutchinson, 
1978). 

http://archarus.blogspot.com/2011/05/tentang-kearifan-lokal.html
http://www.translationdirectory.com/article98.htm
http://tal4mbur4ng.blogspot.com/2010/05/kearifan-lokal-guna-pemecahan-masalah.html


Irhamni, Kearifan Lokal Pendidikan Pesantren Tradisional di Jawa: Kajian atas Praktek… 
___________________________________________________________ 

118 Ulumuna, Volume XV Nomor 1 Juni 2011 

Zuchridin Suryawinata dan Sugeng Hariyanto, Translation: 
Bahasan Teori dan Penuntun Praktis Menerjemahkan 
(Yogyakarta: Kanisius, 2003). 


	Daftar Isi UJSK.XV.1.2011.pdf
	Kearifan Lokal Pendidikan Pesantren Tradisional di Jawa Kajian atas Praktek Penerjemahan Jenggotan .pdf

