
 

Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 397 

AL-ISLÂM WA USHÛL AL-HUKM:  
DELEGITIMASI INSTITUSI KHILÂFAH 

Harir Muzakki 
___________________________________________________________ 

Judul: Al-Islâm wa Ushûl al-Hukm 
Penulis: „Alî „Abd al-Râziq 

Penerbit: Mathba„ah Mishr, Mesir, 1925 
Tebal: 201 Halaman 

____________ 

SETELAH  peristiwa penghapusan institusi khilâfah oleh Mustafa Kemal 
Attaturk di Turki tahun 1924, „Alî „Abd al-Râziq memberikan sumbangan 
pemikirannya dengan menulis buku yang berjudul Al-Islâm wa Ushûl al-Hukm 
(Islam dan Dasar-dasar Pemerintahan) tahun 1925. Buku tersebut 
merupakan reaksi atas penghapusan sistem khilâfah. Sementara itu, Rasyîd 
Ridlâ dan kawan-kawannya dari al-Azhar sedang bersemangat 
mempersiapkan muktamar Akbar Islam di Kairo dalam rangka 
menghidupkan kembali lembaga khilâfah.1 Munculnya buku itu menimbulkan 
polemik dan perdebatan di kalangan masyarakat ilmiyah Mesir, bahkan 
negara-negara Arab dan dunia Islam pada umumnya. 

Karya al-Râziq tersebut dipandang sebagai tuntutan dihapuskannya 
sistem khilâfah yang telah mentradisi di kalangan umat Islam dan sekaligus 
mengingkari eksistensi khilâfah dalam ajaran Islam. Karya itu pada intinya 
membahas hubungan antara agama dan politik atau Islam dan negara. 
Persoalan utamanya diawali dari discourse posisi Muhammad saw sebagai 
seorang rasul semata ataukah juga sebagai kepala negara. Selanjutnya, seputar 
khilâfah itu sendiri, apakah Muhammad sebagai khalifah dan kedudukannya 
bisa digantikan para khalifah setelah Muhammad atau tidak. Kemudian, di 
bagian akhir, menyoal sistem pemerintahan masa Muhammad, bisakah 
sistem tersebut diterapkan di masa berikutnya. Ketiga hal itulah yang 
menjadi perhatian utama al-Râziq. 

                                                 
1Muhamad Azhar, Filsafat Politik: Perbandingan Antara Islam dan Barat (Jakarta: 

RajaGrafindo Persada, 1996), 112. 



Harir Muzakki, Al-Islâm wa Ushûl al-Hukm: Delegitimasi Institusi Khilâfah 
______________________________________________________________________ 

398 Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 

Latar Sosial dan Intelektual al-Râziq   

„Alî „Abd al-Râziq lahir pada tahun 1888 di sebuah desa yang bernama al-
Said, wilayah Mania, Mesir. Ayahnya bernama „Abd al-Râziq Pasya, seorang 
feodal yang aktif dalam bidang politik dan pembesar terpandang di Mesir 
pada waktu itu. Ayahnya juga seorang pasya besar yang memiliki pengaruh 
dan tanah yang sangat luas. 

Al-Râziq termasuk atau paling tidak bisa dikelompokkan sebagai  
pengikut Muhammad „Abduh sekalipun tidak sempat belajar banyak darinya. 
Ketika „Abduh meninggal dunia tahun 1905, ia berusia tujuh belas tahun.2 
Dia memperoleh pendidikan agama Islam di Universitas Islam al-Azhar pada 
usia yang masih amat muda, sepuluh tahun. Dia belajar hukum kepada 
Syaykh Ahmad Abû Khathwah, sahabat „Abduh. Keduanya sama-sama 
pernah berguru kepada Jamâl al-Dîn al-Afghânî. Sejak tahun 1910, ketika 
berusia dua puluh tahun, al-Râziq juga mengikuti perkuliahan di Jâmi„ah al-
Mishriyyah (atau sekarang dikenal dengan Universitas Kairo) selama hampir 
dua tahun. Di antara dosen asing di universitas itu adalah Santilana yang 
memberikan kuliah Sejarah Filsafat dan Nallino yang mengajar Sejarah Sastra 
Arab.3  

Setelah al-Râziq mendapatkan ijazah „Aliyah dari al-Azhar tahun 1911, 
pada tahun 1912 ia memberikan kuliah retorika dan sejarah perkembangan 
sebagai salah satu ilmu bahasa Arab di al-Azhar.4 Selanjutnya, ia pergi belajar 
di Universitas Oxford, Inggris untuk menekuni bidang politik dan ekonomi. 
Seiring dengan pecahnya Perang Dunia I, ia langsung kembali ke Mesir 
tahun 1914. Sekembalinya dari Inggris, dia langsung diangkat menjadi hakim 
Mahkamah Syariah di daerah al-Manshûrah, Mesir. Setelah melontarkan 
pendapat tentang khilâfah―yang berseberangan dengan pendapat para ulama 
pada masa itu―, dia dikucilkan oleh Dewan Ulama al-Azhar dan 
diberhentikan dari jabatan hakim, serta dilarang memangku jabatan apapun 
dalam pemerintahan. Dia meninggal dunia pada tanggal 22 September 1966 
ketika berusia 78 tahun. 

                                                 
2Munawir Sjadzali, Islam dan Tata Negara: Ajaran, Sejarah, dan Pemikiran (Jakarta: UI-

Press, 1990), 24.   
3IAIN Syarif Hidayatullah, Ensiklopedi Islam Indonesia (Jakarta: Djambatan, 1992), 102.  
4A. Latif Mukhtar, “Ali Abd al-Raziq (Masalah Negara dalam Islam),” dalam Gerakan 

Kembali ke Islam (Bandung: Rosdakarya, 1998), 84. 



Harir Muzakki, Al-Islâm wa Ushûl al-Hukm: Delegitimasi Institusi Khilâfah 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 399 

Kedudukan Muhammad 

Apakah Muhammad sebagai seorang rasul semata atau juga sebagai 
kepala negara? Masalah itu merupakan persoalan mendasar yang harus 
dijawab. Mayoritas ulama dan kaum muslimin mengakui bahwa Muhammad 
adalah rasul Allah, sekaligus juga sebagai kepala negara. Namun, al-Râziq 
menyanggah pendapat mayoritas kaum muslimin itu, dan menyatakan bahwa 
Muhammad hanya sebagai rasul Allah. Dalam karyanya, ia menjelaskan 
kedudukan Muhammad secara panjang lebar sebagai rasul yang ia perkuat 
dengan berjajar kutipan ayat al-Qur‟an. 

Menurut al-Râziq, Muhammad hanyalah seorang rasul yang bertugas 
menyampaikan seruan agama (dakwah) tanpa disertai kecenderungan 
terhadap kekuasaan maupun kedudukan sebagai seorang raja. Muhammad 
bukanlah seorang penguasa maupun pemegang tampuk pemerintahan. Dia 
tidak pernah mendirikan suatu negara dalam pengertian yang selama ini 
berlaku dalam ilmu politik. Dia bukanlah seorang raja, pendiri suatu negara 
maupun penganjur berdirinya suatu negara, ataupun suatu pemerintahan 
politik.5  

Al-Râziq menyatakan bahwa sepanjang hidupnya Muhamad tidak pernah 
memberikan isyarat apapun berkaitan dengan „„negara Islam‟‟ atau „„negara 
Arab‟‟. Kalau mendirikan negara termasuk tugasnya, bagaimana mungkin dia 
meninggalkan kaum muslimin tanpa petunjuk yang jelas tentang negara dan 
akhirnya mereka terjerumus dalam kebingungan dan saling berbunuhan.6 
Meskipun demikian, risâlah sendiri pada dasarnya menuntut Muhammad 
untuk memiliki semacam kepemimpinan dan kekuasaan atas bangsanya. 
Kepemimpinan Muhammad adalah kepemimpinan keagamaan yang 
diperoleh melalui tugas kerasulan dan berhenti tepat saat ajal 
menjemputnya.7 Ia menegaskan bahwa kekuasaan semacam itu (kerasulan) 
sedikitpun tidak sama dengan kekuasaan seorang raja atas rakyatnya. Seorang 
rasul harus memiliki kesempurnaan lahir dan batin, serta memiliki banyak 
kelebihan dalam status sosial sehingga perintahnya selalu dilaksanakan dan 
ajarannya pasti ditaati (Qs. al-Nisâ‟ [4]: 64).  

                                                 
5„Ali „Abd al-Râziq, Al-Islâm wa Ushûl al-Hukm (Mesir: Mathba„ah Mishr, 1925), 87.  
6Ibid.  
7Di Qs. al-Ahzâb (33): 40 disebutkan pula bahwa Muhammad adalah penutup para 

nabi.  



Harir Muzakki, Al-Islâm wa Ushûl al-Hukm: Delegitimasi Institusi Khilâfah 
______________________________________________________________________ 

400 Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 

Al-Râziq membedakan antara kekuasaan rasul dan kekuasaan para raja, 
ataupun kekuasaan lainnya di dunia. Kekuasaan rasul adalah kepemimpinan 
dakwah menuju agama Allah dan tugas menyampaikan risâlah-Nya. Hal itu 
bukanlah kepemimpinan seorang raja, melainkan risâlah sekaligus 
agama―pemerintahan kenabian dan bukan pemerintahan kaisar. Kekuasaan 
seorang rasul atas umatnya bersifat rohaniah dan sumbernya adalah 
keimanan yang ada dalam hati sehingga melahirkan ketundukan sejati dan 
sempurna yang disertai ketundukan fisik. Kekuasaan rasul berfungsi sebagai 
pemberi petunjuk menuju agama Allah. Sementara, kekuasaan raja hanya 
bersifat fisik yang berpijak pada ketundukan jasmaniah dan sedikitpun tidak 
berhubungan dengan hati nurani. Kekuasaan raja berfungsi untuk 
kebahagiaan manusia di dunia semata.  

Al-Qur‟an menyatakan bahwa Rasulullah tidak ada sangkut-pautnya 
dengan kekuasaan politik. Ayat-ayat terkait satu sama lain saling meneguhkan 
bahwa tugas Ilahi yang diemban Rasulullah tidak melampaui batas-batas 
yang bisa mencakup arti kekuasaan duniawi (raja). Hal itu dinyatakan dalam 
Qs. al-Nisâ‟ (4): 80 yang diperkuat oleh Qs. al-Anfâl (8): 7-8, al-An„âm (6): 
11. 

Al-Qur‟an secara tegas menolak untuk mengakui Rasulullah sebagai 
pemelihara, penjaga, pemaksa, dan orang yang memiliki hak untuk memaksa 
manusia agar beriman.8 Al-Râziq menyimpulkan bahwa barangsiapa yang 
bukan pemelihara, pengatur, dan pemaksa bukanlah seorang raja. Hak 
seorang raja, antara lain, mengatur masyarakat, memiliki kekuasaan 
memaksa, dan juga kedaulatan yang tidak terbatas. Seseorang yang tidak bisa 
dikatakan sebagai pemelihara, maka dia tidak bisa disebut raja. Berkaitan 
dengan hal itu,  Allah berfirman dalam Qs. al-Ahzâb (33): 40,9 Qs. al-A„râf 
(7): 188,10 dan Qs. al-Mâ‟idah (5): 92.11  

                                                 
8Lihat Qs. al-Baqarah (2): 256. 
9Artinya: „„Muhammad itu sekali-kali bukanlah bapak dari seorang laki-laki di antara 

kamu, tetapi dia adalah Rasulullah dan penutup nabi-nabi.‟‟ 
10Artinya: „„Katakanlah: „Aku tidak berkuasa menarik kemanfaatan bagi diriku dan 

tidak (pula) menolak kemudharatan kecuali yang dikehendaki Allah. Dan sekiranya aku 
mengetahui yang ghaib, tentulah aku membuat kebajikan sebanyak-banyaknya dan aku 
tidak akan ditimpa kemudharatan. Aku tidak lain hanyalah pemberi peringatan, dan 
pembawa berita gembira bagi orang-orang yang beriman‟.‟‟ 

11Artinya: „„Dan taatlah kamu kepada Allah dan taatlah kamu kepada Rasul (-Nya) dan 
berhati-hatilah. Jika kamu berpaling, maka ketahuilah bahwa sesungguhnya kewajiban 
Rasul Kami hanyalah menyampaikan (amanat Allah) dengan terang.‟‟  



Harir Muzakki, Al-Islâm wa Ushûl al-Hukm: Delegitimasi Institusi Khilâfah 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 401 

Khilâfah 

Al-Râziq tidak banyak memberikan sumbangan pemikiran tentang 
khilâfah. Dia banyak menukil pendapat ulama sebelumnya dan 
mendeskripsikan khilâfah dalam wacana pemikiran politik Islam, kemudian 
menyimpulkan dan menjustifikasi pendapat mereka. Para ulama memandang 
bahwa kedudukan dan otoritas para khalifah sepadan dengan nabi dan 
mendirikan khilâfah hukumnya wajib berdasarkan ijmâ„. Kedua pendapat 
itulah yang  disangkal al-Râziq. Dia mendefinisikan khilâfah secara bahasa 
maupun istilah, kemudian menyebutkan pendapat para ulama tentang 
khilâfah, kedudukan, dan otoritas khalifah.  

Menurut al-Râziq, kata „„khilâfah‟‟ berasal dari mashdar „„takhallafa‟‟ yang 
berarti mengikuti di belakang orang lain dan menggantikan tempatnya. 
Definisi ini didasarkan pada Qs. al-Zukhruf (43): 60.12  Berdasarkan definisi 
itu, khalifah berarti pengganti orang lain karena absennya orang yang 
digantikan, meninggal dunia, ketidakmampuan, maupun karena alasan-alasan 
lain. Khalifah juga berarti al-sulthân al-a‘zham (kekuasaan paling tinggi, paling 
besar). 

Adapun menurut istilah, kata „„khilâfah‟‟ memiliki kesamaan arti dengan 
„„imâmah‟‟, yakni kepemimpinan menyeluruh dalam masalah agama dan dunia 
sebagai pengganti Rasulullah. Sebagian ulama berpendapat bahwa khalifah 
adalah pengganti Rasulullah yang sewaktu hidupnya menangani masalah 
keagamaan yang diterimanya dari Allah untuk disampaikan dan mengajak 
umat manusia mengikuti ajaran-Nya. Allah telah memilih orang, sebagai 
pengganti Muhammad, yang bertugas memelihara pelaksanaan ajaran agama 
dan urusan politik duniawi.  

Para ulama memandang bahwa kedudukan khalifah di hadapan rakyatnya 
sepadan dengan kedudukan Rasulullah di tengah-tengah kaum muslimin. Ia 
memiliki kekuasaan menyeluruh dan memiliki hak untuk ditaati secara 
sempurna, serta memiliki hak dan wewenang penuh mengurus persoalan 
agama mereka. Dia harus melaksanakan fungsinya di tengah-tengah umat 
dalam batas yang telah ditetapkan agama. Dia juga memiliki hak mengatur 
urusan duniawi umatnya. Sementara rakyat harus taat lahir dan batin karena 
patuh kepada pemimpin berarti taat kepada Allah dan membangkang kepada 
pemimpin berarti membangkang kepada Allah. Mengikuti petunjuk imam 

                                                 
12Artinya: „„Dan kalau Kami kehendaki benar-benar Kami jadikan sebagai gantimu di 

muka bumi malaikat-malaikat yang turun temurun‟‟. 



Harir Muzakki, Al-Islâm wa Ushûl al-Hukm: Delegitimasi Institusi Khilâfah 
______________________________________________________________________ 

402 Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 

dan menaati perintahnya merupakan kewajiban. Kalau seseorang tidak 
mengikuti imâm (pemimpin), maka imannya tidak bisa dikatakan sempurna 
dan keislamannya tidak diakui. Pendapat para ulama itu dibantah al-Râziq.  

Al-Râziq mengungkapkan bahwa tidak semua orang yang dituduh 
murtad benar-benar murtad dalam arti kafir kepada Allah dan rasul-Nya. 
Salah satu contoh faktual yang ia ajukan adalah kasus pembangkangan 
sementara umat pada kepemimpinan khalifah Abû Bakr. Mereka 
berpendirian bahwa tidak tunduk terhadap kepemimpinan Abû Bakr tidak 
akan mempengaruhi dan mengancam agamanya. Perang yang dilancarkan 
Abû Bakr semata-mata perang politik sebagai upaya mempertahankan 
persatuan Arab dan melindungi negara dari ancaman. Orang-orang yang 
tidak mau membayar zakat tidak bermaksud membangkang perintah agama 
atau menolak ajaran Islam, melainkan tidak mau menaati perintah Abû Bakr. 
Karena itu ketika Khâlid bin Wâlid berusaha membunuh Mâlik bin Nuayrah 
karena yang bersangkutan termasuk kelompok orang yang menolak 
membayar zakat dan dicap murtad, Mâlik mengatakan kepada Khâlid bahwa 
dirinya tetap muslim, hanya saja tidak mau membayar zakat melalui Khâlid 
(Abû Bakr).13      

Hukum Mendirikan Khilâfah 

Para ulama berpendapat bahwa mendirikan khilâfah hukumnya adalah 
wajib berdasarkan ijmâ„. Mereka memiliki dua argumentasi: pertama, ijmâ„ para 
sahabat dan tabi„in setelah wafatnya Rasulullah, yakni mereka membaiat Abû 
Bakr; kedua, adanya fungsi seorang imam sesuai dengan nash ajaran agama 
dan kepentingan umat semisal melaksanakan al-amr bi al-ma‘rûf wa al-nahy ‘an 
al-munkar. Pendapat para ulama diperkuat dengan dua ayat al-Qur‟an, yaitu 
Qs. al-Nisâ‟ (4): 5914 dan Qs. al-Nisâ‟ (4): 83.15 

Menurut ahli tafsir, ulû al-amr berarti para pemimpin kaum muslimin 
pada masa Rasulullah, masa setelahnya termasuk para khalifah, para 

                                                 
13Ibid., 60.  
14Artinya: „„Hai orang-orang yang beriman, taatilah Allah dan taatilah Rasul (-Nya), dan 

ulil amri di antara kamu. Kemudian jika kamu berlainan pendapat tentang sesuatu, maka 
kembalikanlah ia kepada Allah (al-Qur‟an) dan Rasul (sunnahnya), jika kamu benar-benar 
beriman kepada Allah dan hari kemudian. Yang demikian itu lebih utama (bagimu) dan 
lebih baik akibatnya.‟‟ 

15Artinya: „„Dan kalau mereka menyerahkannya kepada Rasul dan Ulil Amri di antara 
mereka, tentulah orang-orang yang ingin mengetahui kebenarannya (akan dapat) 
mengetahuinya dari mereka (Rasul dan Ulil Amri)‟‟. 



Harir Muzakki, Al-Islâm wa Ushûl al-Hukm: Delegitimasi Institusi Khilâfah 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 403 

panglima perang, dan para ulama. Al-Râziq menafsirkan ulû al-amr pada ayat 
di atas adalah para pembesar sahabat yang memahami seluk-beluk persoalan 
umat atau menjadi pemimpin mereka. Menurutnya, kandungan maksimal 
ayat di atas adalah keharusan kaum muslimin memiliki sekelompok orang 
yang dapat dijadikan tempat rujukan atas persoalan-persolan yang mereka 
hadapi sehingga tidak tepat ayat itu dijadikan dasar wajibnya mendirikan 
khilâfah.16   

Untuk memperkuat argumen tersebut, para ulama juga mengutip hadîts 
shahîh, semisal hadits yang artinya: „„Barangsiapa yang mati dan tidak pernah 
berbaiat, maka ia mati dalam keadaan jahiliah‟‟, dan hadits yang diriwayatkan al-
Bukhârî dan Muslim, „„Tetaplah berada dalam jamaah dan imam kaum muslimin‟‟. 
Al-Râziq tidak mempermasalahkan kesahihan hadits itu, tetapi menggali 
makna yang lebih dalam. Seandainya maksud baiat dalam hadits itu 
membaiat khalifah dan yang dimaksud jamaah adalah pemerintahan Islam, 
maka hal itu bukan termasuk masalah ‘aqîdah syar‘iyyah dan/atau salah satu di 
antara hukum Islam.17  

Sistem Pemerintahan Masa Rasulullah 

Setelah menguraikan posisi Muhammad semata-mata sebagai seorang 
rasul dan  di sisi lain Muhammad memiliki kekuasaan atas umatnya yang 
sama sekali tidak sama dengan raja atau kepala negara, selanjutnya al-Râziq 
menjelaskan masalah khilâfah. Menurutnya Muhammad adalah seorang 
khalifah yang tak mungkin digantikan oleh siapapun karena otoritas itu 
berasal dari kerasulannya.  

Menurut al-Râziq, meski pada masa Nabi Muhammad sistem 
pemerintahan telah ada, tetapi masalahnya sangat pelik untuk dikaji karena 
diliputi halimun dan dinding tebal. Pelaksanaan hukum dalam pengertian 
pemerintahan sudah ada sejak jaman Nabi,18 sebagaimana terdapat di 
kalangan bangsa Arab dan bangsa lain pra-Islam. Dalam beberapa hadîts 

                                                 
16Ibid., 17. 
17Lebih lanjut al-Râziq menjelaskan bahwa banyak firman Allah yang menyinggung 

masalah thalâq, utang piutang, jual beli, dan sebagainya, serta mengemukakan hukum 
berbagai persoalan. Akan tetapi, semuanya itu bukan berarti masalah kewajiban agama, 
begitu pula ketika Nabi mengemukakan aturan hukum seputar masalah baiat, 
pemerintahan, dan menaati ulû al-amr. Lihat Ibid., 18.    

18Namun, sulit menyimpulkan secara pasti prosedur penetapan hukum yang diambil 
oleh Nabi. Ibid., 44.  



Harir Muzakki, Al-Islâm wa Ushûl al-Hukm: Delegitimasi Institusi Khilâfah 
______________________________________________________________________ 

404 Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 

shahîh dapat ditemukan petunjuk bagaimana cara Nabi Muhammad 
memutuskan persoalan hukum, tetapi sulit untuk menetapkan hukum yang 
dipakai Nabi. Hal itu disebabkan tidak adanya gambaran yang cukup jelas 
tentang proses pengambilan hukum yang ditetapkan Nabi dan bagaimana 
sistem yang ia kepalai dilangsungkan.19  

Salah satu gambaran yang paling jelas mengenai pemerintahan yang ada 
pada masa Rasulullah adalah jihâd. Jihad bukanlah semata-mata dipergunakan 
sebagai sarana pengembangan agama dan menggiring umat manusia menuju 
keimanan kepada Allah dan rasul-Nya, tetapi juga sebagai sarana untuk 
menunjukkan justifikasi kekuasaan dan ekspansi wilayah kerajaan. Jihad 
merupakan salah satu di antara banyak ciri negara Islam dan citra yang 
menampilkan sosok sebuah kerajaan. Menurut al-Râziq, pemerintahan 
Rasulullah merupakan tugas yang terpisah dari dakwah Islam dan berada di 
luar tugas risâlah.       

Tentang bagaimana Nabi membentuk negara dan seperti apa pula sistem 
pemerintahannya sejauh ini masih menjadi permasalahan bagi umat Islam. 
Meskipun demikian, al-Râziq mengakui bahwa sistem pemerintahan periode 
Rasulullah memang nyata ada dan telah mencapai bentuknya yang paling 
sempurna dalam bentuk negara yang diatur Rasulullah melalui bimbingan 
wahyu. Hanya saja tidak diketahui secara rinci, bagaimana model dan sistem 
pemerintahan Rasulullah.20 Itulah mengapa ia pun tegaskan bahwa pada 
dasarnya Islam tidak menentukan sistem politik tertentu. Umat Islam absah 
dan boleh-boleh saja mengambil sistem politik demokrasi, diktator, republik, 
atau lainnya. Khilâfah bukanlah sistem politik yang islami. Bahkan, bagi al-
Râziq, khilâfah merupakan institusi politik Islam yang ketinggalan zaman dan 
hanya menimbulkan bencana bagi umat Islam. Institusi politik Islam itu 
hanya ada pada masa Rasulullah dalam bentuknya yang sempurna. Salah satu 
ciri menonjol dari pemerintahannya adalah jihad. Abû Bakr bukanlah 
khalifah pertama, melainkan sekedar khalifah Rasulullah yang gaya 
kepemimpinannya meniru Rasulullah.  

                                                 
19Al-Râziq mencontohkan pengiriman „Alî ke Yaman. Dalam suatu riwayat, „Alî 

bertugas sebagai hakim, sementara riwayat yang lain dia bertugas sebagai pemungut zakat 
seperlima harta; demikian juga riwayat tentang pengiriman Mu„âdz sebagai hakim atau 
panglima perang atau sebagai pengajar. 

20Tidak ada informasi yang cukup mengenai fungsi-fungsi pemerintahan, seperti 
masalah keuangan dan pengawasannya, keamanan jiwa dan harta (kepolisian). Ibid., 45. 



Harir Muzakki, Al-Islâm wa Ushûl al-Hukm: Delegitimasi Institusi Khilâfah 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 405 

Agama Islam yang dibawa Rasulullah adalah rahmat bagi seluruh umat 
manusia. Namun, kata al-Râziq, menyatukan umat Islam dalam satu ikatan 
politik merupakan sesuatu yang mustahil. Sebab, mereka memiliki beragam 
budaya dan di antara mereka tinggal di suatu bangsa yang plural agamanya, 
terdiri dari berbagai macam suku yang  tradisi dan budayanya berbeda.     

Menimbang Pemikiran Politik al-Râziq  

Gagasan al-Râziq yang memandang Muhammad semata-mata sebagai 
seorang nabi menjadi pandangan yang sangat radikal dan berlawanan dengan 
mainstream pemikiran politik Islam. Dia ingin memisahkan dan membedakan 
secara ekstrem antara kekuasaan kenabian dan kekuasaan seorang raja. 
Konsekuensinya, dia menafikan khilâfah dan sistemnya karena misi 
Muhammad sama sekali tidak ada kaitannya dengan politik dan negara. 
Menurut Maryam Jameelah, al-Râziq adalah sarjana muslim yang pertama 
kali membuka wacana sekularisme Islam.21 Tampaknya al-Râziq hendak 
menyucikan dakwah Islam meskipun dalam realitas sejarah, negara Madinah 
terbentuk pada periode kedua kenabian.   

Misi kerasulan Muhammad berlangsung selama 23 tahun yang terbagi ke 
dalam dua periode: Makkah selama tiga belas tahun dan Madinah selama 
sepuluh tahun. Masing-masing periode memiliki perbedaan materi dakwah 
dan strategi penyampaian risâlah yang disebabkan kondisi masyarakat yang 
berbeda. Misi utama dakwah Nabi di Makkah membenahi masalah „aqîdah 
dan moral. Ayat-ayat yang turun di Makkah berisi ajaran tawhîd, keimanan 
kepada Allah, malaikat, rasul, dan akhirat.22 Ayat-ayat tentang moral 
menekankan keluhuran jiwa, keharusan manusia menjauhkan diri dari tipu 
daya dunia dan perhiasannya. 

„Aqîdah dan moral memiliki hubungan yang sangat erat. Inti „aqîdah 
adalah ajaran tawhîd yang berimplikasi terhadap kehidupan sosial dan 
moralitas masyarakat. Doktrin tawhîd berimbas pada kemakmuran roda 
perdagangan kaum Quraisy yang ditegakkan atas dasar eksploitasi kaum 

                                                 
21Lihat Maryam Jameelah, Islam and Modernism (Lahore: M. Yusuf Khan Publisher, 

1977), 170. 
22Dengan ungkapan yang berbeda Nourouzzaman Shiddiqi mengatakan bahwa ayat-

ayat yang turun di Mekkah mengenai masalah-masalah eskatologis, harapan memperoleh 
pahala bagi orang yang beriman dan berbuat baik dan ancaman siksa neraka bagi orang 
yang tidak beriman dan berbuat jahat. Nouruzzaman Shiddiqi, Jeram-jeram Peradaban Muslim 
(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1996), 84.  



Harir Muzakki, Al-Islâm wa Ushûl al-Hukm: Delegitimasi Institusi Khilâfah 
______________________________________________________________________ 

406 Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 

lemah.23 Gagasan-gagasan yang terkandung dalam ajaran agama yang dibawa 
Muhammad mampu mengatasi situasi masyarakat Makkah kala itu secara 
keseluruhan. Kemakmuran yang mendasarkan diri pada kepentingan 
komersial telah mengakibatkan munculnya aneka penyakit sosial. 
Ketegangan yang berupa benturan antara kepentingan komersial dan adat 
istiadat nomadik cukup banyak mempengaruhi sebagian besar penduduk 
Makkah. Pemikiran keagamaan dari al-Qur‟an ditujukan pada akar-akar 
keagamaan yang terkait dengan penyakit sosial masa itu yang menjalar di 
seluruh kehidupan ekonomi dan sosial.24 Dalam pada itu dakwah Nabi di 
Makkah kerap mendapatkan intimidasi dan perlawanan keras dari kaum 
Quraisy sehingga menyebabkan Nabi kemudian memutuskan untuk hijrah ke 
Yatsrib.   

Periode kedua kenabian atau dakwah Islam dimulai sejak Nabi hijrah ke 
Yatsrib pada tanggal 12 Rabî„ al-Awwal 1 H/24 September 622 M. Hijrah 
bertujuan menyelamatkan kaum muslimin agar terbebas dari tindakan 
kesewenang-wenangan kaum Quraisy. Menurut Thomas W. Arnold Hijrah 
juga merupakan gerakan strategis yang sangat tepat ketika reaksi sosial atas 
keadaan masyarakat Makkah yang mayoritas menolak Islam dan sekaligus 
sebagai respons atas fakta sosial (keadaan masyarakat) Madinah yang secara 
terbuka menerima seruan dakwah Rasul.25  

Di kota itu, Nabi memperoleh sambutan penghormatan istimewa dengan 
mengubah nama kota Yatsrib menjadi Madînah al-Nabiy atau disebut al-
Madînah al-Munawwarah. Nabi resmi menjadi pemimpin penduduk kota itu 
setelah tiba dan diterima penduduk Yatsrib. Babak baru dimulai dan Islam 
mulai menjadi kekuatan di Madinah. Muhammad tidak hanya sebagai 
pemimpin agama, tetapi juga sebagai kepala negara.26 Dalam diri Muhammad 
terkumpul dua kekuasaan, spiritual dan duniawi.    

Terbentuknya negara Madinah merupakan akibat dari perkembangan 
panganut Islam yang menjelma menjadi kelompok sosial dan memiliki 
kekuatan politik riil di bawah pimpinan Nabi. Keadaan Nabi dan umatnya 
segera mengalami perubahan besar, yaitu memiliki kedudukan yang baik dan 
segera menjadi umat yang kuat dan mandiri. Masyarakat yang baru dibentuk 

                                                 
23Fazlur Rahman, Islam (Chicago&London: University of Chicago Press, 1979), 15. 
24W. Montgomery Watt, Islamic Thought (Edinburgh: Edinburgh University Press, 

1980), 4.  
25Thomas W. Arnold, The Caliphate (London: Routledge and Kegan Paul, 1965), 23. 
26Ibid., 30.  



Harir Muzakki, Al-Islâm wa Ushûl al-Hukm: Delegitimasi Institusi Khilâfah 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 407 

itu akhirnya menjadi satu negara yang pada akhir masa Nabi mampu 
menguasai hampir seluruh semenanjung Arabia.  

Karena itu, kecenderungan umum sebagian intelektual muslim meyakini 
bahwa Islam adalah sebuah fenomena agama dan politik. Logikanya 
sederhana, karena pembangunnya adalah seorang nabi sekaligus politikus 
yang bijaksana atau negarawan. Pandangan semacam ini, hingga tingkat 
tertentu terepresentasikan antara lain dalam pandangan MacDonald 
mengatakan, „„Di sini, Madinah, telah terbentuk negara Islam pertama dan 
meletakkan dasar-dasar politik bagi perundang-undangan Islam.‟‟27 Juga 
Fazlur Rahman yang mengatakan bahwa masyarakat Madinah yang 
diorganisasi Nabi merupakan suatu negara dan pemerintahan yang 
membawa terbentuknya komunitas muslimin yang lebih kuat.28 Keyakinan 
keduanya, hingga tingkat tertentu, merepresentasikan    

Pengertian khilâfah, menurut al-Râziq, baik dari segi bahasa maupun 
istilah, masih banyak celah untuk dikritik. Menurutnya, kata khilâfah berasal 
dari mashdar “takhallafa”. Kata khilâfah menurut kaedah bahasa yang benar 
adalah khalafa, yakhlifu, khilâfatan. Dengan demikian, kata khilâfah berasal dari 
mashdar “khalafa”.  

Dari definisi yang dikemukakan para ulama, al-Râziq memahami khalifah 
sebagai pengganti Rasulullah yang menangani masalah-masalah keagamaan 
yang diterimanya dari Allah. Selanjutnya, dia mengutip pendapat bahwa 
kedudukan khalifah di tengah-tengah umatnya sepadan dengan posisi 
Rasulullah. Menurutnya, gelar khalîfah al-Rasûl memiliki wibawa, kekuatan, 
dan pesona, apalagi gelar khalîfah Allâh.  

Yang perlu diperhatikan, pengganti itu belum tentu sama dengan yang 
digantikan. Terkadang yang digantikan lebih baik dari yang menggantikan 
dan bisa sebaliknya. Tidaklah tepat menyepadankan Nabi dengan para 
penggantinya dalam hal kualitas dan otoritas Nabi yang bersifat samawi, suci, 
dan berasal dari Allah, dan otoritas para khalifah yang diperoleh dari umat 
melalui baiat. Tesis ini sejalan dengan pandangan Ibn Khaldun tentang 
tujuan pendirian negara, yakni untuk mengusahakan kemaslahatan agama 

                                                 
27D.B. MacDonald, Development of Muslim Theology, Jurisprudence, and Constitutional Theory 

(New York: t.p. [?], 1903), 63. 
28Rahman, „„The Islamic Concept of State,” dalam Islam in Transition: Muslim Perspective, 

ed. John J. Donohue and John L. Esposito (New York: Oxford University Press, 1982), 
261.  



Harir Muzakki, Al-Islâm wa Ushûl al-Hukm: Delegitimasi Institusi Khilâfah 
______________________________________________________________________ 

408 Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 

dan dunia yang bermuara pada kepentingan akhirat.29 Hal itu senafas dengan 
Abû al-A„lâ al-Mawdûdî yang menegaskan bahwa tujuan negara dalam Islam 
adalah demi menegakkan dan melaksanakan kekuasaannya dengan segenap 
sumber daya yang ada untuk menciptakan kehidupan yang lebih baik bagi 
perbaikan kehidupan manusia.30  

Demikian juga dengan rumusan Rahman. Menurutnya, tujuan negara 
Islam adalah untuk mempertahankan keselamatan dan integritas negara 
sehingga setiap warga menyadari kemampuan masing-masing dan mau 
menyeimbangkan kemampuan demi terwujudnya kesejahteraan seluruh 
warga negara.31 Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa tujuan 
pemerintahan Islam ada dua: pertama, untuk melaksanakan ketentuan-
ketentuan agama sesuai dengan perintah Allah dan rasul-Nya,  
menghidupkan sunnah, serta memerangi bid‘ah agar seluruh umat Islam dapat 
menaati Allah dengan baik; kedua, mengurus masalah-masalah duniawi, 
seperti menghimpun dana dari sumber-sumber yang sah dan 
menyalurkannya kepada yang berhak, mencegah kezaliman, dan lain-lain.  

Tujuan pemerintahan sedemikian terkait rekat dengan kapasitas Nabi 
sebagai kepala negara, pembuat hukum, dan sekaligus hakim. Alhasil, Nabi 
menduduki jabatan eksekutif, legislatif, dan yudikatif sekaligus. Seorang 
khalifah memutuskan hukum berdasarkan al-Qur‟an dan hadits, baik melalui 
ijtihâd maupun langsung menerapkan hukum yang ada dalam al-Qur‟an dan 
hadits. Sehingga, menyamakan posisi Nabi dengan para penggantinya atau 
khalifahnya tidaklah tepat. 

Menurut al-Râziq, mendirikan negara hukumnya tidaklah wajib. Dalam 
pada itu ia menolak pendapat para ulama yang menyatakan mendirikan 
khilâfah hukumnya wajib atas dasar ijmâ„. Dia tidak menolak ijmâ„ sebagai 
dalil untuk menetapkan hukum dan salah satu sumber hukum Islam. Yang ia 
tolak adalah tesis bahwa telah terjadi kesepakatan (ijmâ„) di antara sahabat, 
tabi„in, seluruh ulama, maupun seluruh umat Islam dalam masalah 
kekhalifahan Abû Bakr. 

Di sinilah, agaknya, al-Râziq kurang tepat memahami ijmâ„ dalam masalah 
khilâfah. Ijmâ„ dalam persoalan itu sesungguhnya adalah kesepakatan para 

                                                 
29Ibn Khaldun, al-Muqaddimah (Mesir: Mushthafâ Muhammad, t.th.), 124.   
30Abû al-A„lâ al-Mawdûdî, Islamic Law and Constitution (Lahore: Islamic Publication 

Ltd., 1975), 216-7. 
31Rahman, “Implementation of the Islamic of State in the Pakistan Milieu,” dalam 

Islam …, 462.   



Harir Muzakki, Al-Islâm wa Ushûl al-Hukm: Delegitimasi Institusi Khilâfah 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 409 

sahabat dan kaum muslimin tentang wajibnya menegakkan institusi khilâfah 
atas prinsip ijmâ„. Ijmâ„ ini berkaitan dengan sistem khilâfah, bukan siapa 
orang yang dipilih sebagaimana yang dipersoalkan al-Râziq. Islam sama 
sekali tidak mensyaratkan adanya ijmâ„ berkenaan dengan orang yang akan 
dipilih; masalah ini cukup dicapai melalui suara mayoritas. Hal itu merupakan 
masalah yang bersifat silih-berganti, sedangkan prinsip khilâfah yang telah 
disepakati selamanya tetap, terbentuk melalui satu kali konsensus saja.32  

Pendapat al-Râziq bahwa Muhammad tidak memerintahkan umatnya 
untuk mendirikan negara mungkin bisa diterima, tetapi jumlah ayat al-Qur‟an 
tentang mu‘âmalah lebih banyak dibandingkan masalah ‘aqîdah dan 
khuluqiyyah. Masalah politik dan negara menyangkut hubungan interpersonal. 
Setiap individu dan kelompok (golongan) memiliki kepentingan, maka harus 
ada lembaga kekuasaan yang mengatur. Tentu saja, bentuk dan sistemnya 
sesuai dengan kebutuhan dan tuntutan jaman. Seandainya Muhammad 
menetapkan dan mematok seperti itu, tentulah lembaga politik Islam 
(khilâfah yang ditolak al-Râziq) akan menjadi ketinggalan jaman, sementara 
prinsip-prinsip ber-mu‘âmalah secara jelas telah ditetapkan dalam syariat Islam 
(al-Qur‟an). 

Syariat Islam bertujuan menjaga eksistensi agama, jiwa, akal, kehormatan, 
dan harta. Untuk mewujudkan Islam sebagai rahmat bagi semesta alam 
membutuhkan sarana berupa institusi politik yang mengatur mu‘âmalah 
manusia. Dalam qâ‘idah fiqhiyyah dinyatakan bahwa al-amr bi al-syay’ amr bi 
wasâilih (memerintahkan sesuatu berarti memerintahkan sarana untuk 
mewujudkan sesuatu itu). Oleh karena itu, lembaga politik berupa negara 
sangat penting dan tidak mungkin dinafikan untuk mewujudkan 
kemaslahatan umat. Yang terpenting dalam negara adalah penguasa yang 
memiliki visi kemanusiaan dan menjunjung tinggi kebebasan rakyat dan 
memenuhi hak dasariah rakyat. Spirit ini sejalan dengan penegasan para 
ulama bahwa tasharruf al-imâm ‘alâ al-ra‘iyyah manûth bi al-mashlahah  (kebijakan 
yang diambil oleh penguasa harus didasarkan pada kemaslahatan umat), 
sebagaimana dikutip Jalâl al-Dîn „Abd al-Rahmân al-Suyûthî33 dalam 
kitabnya al-Asybâh wa al-Nazhâ’ir.● 

                                                 
32Lihat Mukhtar, „„Ali…, 87.   
33Lihat Jalâl al-Dîn „Abd al-Rahmân al-Suyûthî, Al-Asybâh wa al-Nadhâ’ir (Beirût: Dâr 

al-Kutub, 1983), 83.  


