AL-ISLAM WA USHUL AL-HUKM:
DELEGITIMASI INSTITUSI KHILAFAH

Harir Muzakki

Judul: Al-Islam wa Ushual al-Hukm
Penulis: ‘Ali ‘Abd al-Raziq
Penerbit: Mathba‘ah Mishr, Mesir, 1925
Tebal: 201 Halaman

SETELAH peristiwa penghapusan institusi &bzafah oleh Mustafa Kemal
Attaturk di Turki tahun 1924, ‘Ali ‘Abd al-Raziq memberikan sumbangan
pemikirannya dengan menulis buku yang berjudul A/-Lskim wa Ushil al-Hukm
(Islam dan Dasar-dasar Pemerintahan) tahun 1925. Buku tersebut
merupakan reaksi atas penghapusan sistem &hildfah. Sementara itu, Rasyid
Ridla dan kawan-kawannya dari al-Azhar sedang bersemangat
mempersiapkan muktamar Akbar Islam di Kairo dalam rangka
menghidupkan kembali lembaga £bilifah.! Munculnya buku itu menimbulkan
polemik dan perdebatan di kalangan masyarakat ilmiyah Mesir, bahkan
negara-negara Arab dan dunia Islam pada umumnya.

Karya al-Raziq tersebut dipandang sebagai tuntutan dihapuskannya
sistem khilifah yang telah mentradisi di kalangan umat Islam dan sekaligus
mengingkari eksistensi &hilifah dalam ajaran Islam. Karya itu pada intinya
membahas hubungan antara agama dan politik atau Islam dan negara.
Persoalan utamanya diawali dari disconrse posisi Muhammad saw sebagai
seorang rasul semata ataukah juga sebagai kepala negara. Selanjutnya, seputar
khilifah itu sendiri, apakah Muhammad sebagai khalifah dan kedudukannya
bisa digantikan para khalifah setelah Muhammad atau tidak. Kemudian, di
bagian akhir, menyoal sistem pemerintahan masa Muhammad, bisakah
sistem tersebut diterapkan di masa berikutnya. Ketiga hal itulah yang
menjadi perhatian utama al-Raziq.

'"Muhamad Azhar, Filsafat Politik: Perbandingan Antara Islam dan Barat (Jakarta:
RajaGrafindo Persada, 1996), 112.

Ulnmnna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 397



Harir Muzakki, A/-Iskim wa Ushil al-Hukm: Delegitimasi Institusi Khilafah

Latar Sosial dan Intelektual al-Réziq

‘All “‘Abd al-Raziq lahir pada tahun 1888 di sebuah desa yang bernama al-
Said, wilayah Mania, Mesir. Ayahnya bernama ‘Abd al-Raziq Pasya, seorang
feodal yang aktif dalam bidang politik dan pembesar terpandang di Mesir
pada waktu itu. Ayahnya juga seorang pasya besar yang memiliki pengaruh
dan tanah yang sangat luas.

Al-Raziq termasuk atau paling tidak bisa dikelompokkan sebagai
pengikut Muhammad ‘Abduh sekalipun tidak sempat belajar banyak darinya.
Ketika ‘Abduh meninggal dunia tahun 1905, ia berusia tujuh belas tahun.?
Dia memperoleh pendidikan agama Islam di Universitas Islam al-Azhar pada
usia yang masih amat muda, sepuluh tahun. Dia belajar hukum kepada
Syaykh Ahmad Abt Khathwah, sahabat ‘Abduh. Keduanya sama-sama
pernah berguru kepada Jamal al-Din al-Afghani. Sejak tahun 1910, ketika
berusia dua puluh tahun, al-Raziq juga mengikuti perkuliahan di Jami‘ah al-
Mishriyyah (atau sekarang dikenal dengan Universitas Kairo) selama hampir
dua tahun. Di antara dosen asing di universitas itu adalah Santilana yang
memberikan kuliah Sejarah Filsafat dan Nallino yang mengajar Sejarah Sastra
Arab.?

Setelah al-Raziq mendapatkan ijazah ‘Aliyah dari al-Azhar tahun 1911,
pada tahun 1912 ia memberikan kuliah retorika dan sejarah perkembangan
sebagai salah satu ilmu bahasa Arab di al-Azhar.* Selanjutnya, ia pergi belajar
di Universitas Oxford, Inggris untuk menekuni bidang politik dan ekonomi.
Seiring dengan pecahnya Perang Dunia I, ia langsung kembali ke Mesir
tahun 1914. Sekembalinya dari Inggris, dia langsung diangkat menjadi hakim
Mahkamah Syariah di daerah al-Manshtarah, Mesir. Setelah melontarkan
pendapat tentang khildfah—yang berseberangan dengan pendapat para ulama
pada masa itu—, dia dikucilkan oleh Dewan Ulama al-Azhar dan
diberhentikan dari jabatan hakim, serta dilarang memangku jabatan apapun
dalam pemerintahan. Dia meninggal dunia pada tanggal 22 September 1966
ketika berusia 78 tahun.

Munawir Sjadzali, Islam dan Tata Negara: Ajaran, Sejarah, dan Pemikiran (Jakarta: Ul-
Press, 1990), 24.

SIAIN Syarif Hidayatullah, Ensiklopedi Islam Indonesia (Jakarta: Djambatan, 1992), 102.

*A. Latif Mukhtar, “Ali Abd al-Raziq (Masalah Negara dalam Islam),” dalam Gerakan
Kembali ke Islam (Bandung: Rosdakarya, 1998), 84.

398 Ulnmnna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005



Harir Muzakki, A/-Iskim wa Ushil al-Hukm: Delegitimasi Institusi Khilafah

Kedudukan Muhammad

Apakah Muhammad sebagai secorang rasul semata atau juga sebagai
kepala negara? Masalah itu merupakan persoalan mendasar yang harus
dijawab. Mayoritas ulama dan kaum muslimin mengakui bahwa Muhammad
adalah rasul Allah, sekaligus juga sebagai kepala negara. Namun, al-Raziq
menyanggah pendapat mayoritas kaum muslimin itu, dan menyatakan bahwa
Muhammad hanya sebagai rasul Allah. Dalam karyanya, ia menjelaskan
kedudukan Muhammad secara panjang lebar sebagai rasul yang ia perkuat
dengan berjajar kutipan ayat al-Qur’an.

Menurut al-Raziq, Muhammad hanyalah seorang rasul yang bertugas
menyampaikan seruan agama (dakwah) tanpa disertai kecenderungan
terhadap kekuasaan maupun kedudukan sebagai seorang raja. Muhammad
bukanlah seorang penguasa maupun pemegang tampuk pemerintahan. Dia
tidak pernah mendirikan suatu negara dalam pengertian yang selama ini
berlaku dalam ilmu politik. Dia bukanlah seorang raja, pendiri suatu negara
maupun penganjur berdirinya suatu negara, ataupun suatu pemerintahan
politik.>

Al-Raziq menyatakan bahwa sepanjang hidupnya Muhamad tidak pernah
memberikan isyarat apapun berkaitan dengan “negara Islam” atau “negara
Arab”. Kalau mendirikan negara termasuk tugasnya, bagaimana mungkin dia
meninggalkan kaum muslimin tanpa petunjuk yang jelas tentang negara dan
akhirnya mereka terjerumus dalam kebingungan dan saling berbunuhan.®
Meskipun demikian, risdlah sendiri pada dasarnya menuntut Muhammad
untuk memiliki semacam kepemimpinan dan kekuasaan atas bangsanya.
Kepemimpinan Muhammad adalah kepemimpinan keagamaan yang
diperoleh melalui tugas kerasulan dan berhenti tepat saat ajal
menjemputnya.” Ia menegaskan bahwa kekuasaan semacam itu (kerasulan)
sedikitpun tidak sama dengan kekuasaan seorang raja atas rakyatnya. Seorang
rasul harus memiliki kesempurnaan lahir dan batin, serta memiliki banyak
kelebihan dalam status sosial sehingga perintahnya selalu dilaksanakan dan
ajarannya pasti ditaati (QQs. al-Nisa’ [4]: 64).

5Ali ‘Abd al-Raziq, A-Lskin wa Ushil al-Hukm (Mesit: Mathba‘ah Mishr, 1925), 87.

oI bid.

Di Qs. al-Ahzab (33): 40 disebutkan pula bahwa Muhammad adalah penutup para
nabi.

Ulnmnna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 399



Harir Muzakki, A/-Iskim wa Ushil al-Hukm: Delegitimasi Institusi Khilafah

Al-Raziq membedakan antara kekuasaan rasul dan kekuasaan para raja,
ataupun kekuasaan lainnya di dunia. Kekuasaan rasul adalah kepemimpinan
dakwah menuju agama Allah dan tugas menyampaikan risd/ah-Nya. Hal itu
bukanlah kepemimpinan seorang raja, melainkan risdlah  sekaligus
agama—pemerintahan kenabian dan bukan pemerintahan kaisar. Kekuasaan
seorang rasul atas umatnya bersifat rohaniah dan sumbernya adalah
keimanan yang ada dalam hati sehingga melahirkan ketundukan sejati dan
sempurna yang disertai ketundukan fisik. Kekuasaan rasul berfungsi sebagai
pemberi petunjuk menuju agama Allah. Sementara, kekuasaan raja hanya
bersifat fisik yang berpijak pada ketundukan jasmaniah dan sedikitpun tidak
berhubungan dengan hati nurani. Kekuasaan raja berfungsi untuk
kebahagiaan manusia di dunia semata.

Al-Qur'an menyatakan bahwa Rasulullah tidak ada sangkut-pautnya
dengan kekuasaan politik. Ayat-ayat terkait satu sama lain saling meneguhkan
bahwa tugas Ilahi yang diemban Rasulullah tidak melampaui batas-batas
yang bisa mencakup arti kekuasaan duniawi (raja). Hal itu dinyatakan dalam
Qs. al-Nisa’ (4): 80 yang diperkuat oleh Qs. al-Anfal (8): 7-8, al-An‘am (6):
11.

Al-Qur’an secara tegas menolak untuk mengakui Rasulullah sebagai
pemelihara, penjaga, pemaksa, dan orang yang memiliki hak untuk memaksa
manusia agar beriman.® Al-Raziq menyimpulkan bahwa barangsiapa yang
bukan pemelihara, pengatur, dan pemaksa bukanlah seorang raja. Hak
seorang raja, antara lain, mengatur masyarakat, memiliki kekuasaan
memaksa, dan juga kedaulatan yang tidak terbatas. Seseorang yang tidak bisa
dikatakan sebagai pemelihara, maka dia tidak bisa disebut raja. Berkaitan
dengan hal itu, Allah berfirman dalam Qs. al-Ahzab (33): 40,° Qs. al-A‘raf
(7): 188,10 dan Qs. al-Ma’idah (5): 92.11

8Lihat Qs. al-Baqarah (2): 250.

9Artinya: “Muhammad itu sekali-kali bukanlah bapak dari seorang laki-laki di antara
kamu, tetapi dia adalah Rasulullah dan penutup nabi-nabi.”

0Artinya: “Katakanlah: ‘Aku tidak berkuasa menarik kemanfaatan bagi diriku dan
tidak (pula) menolak kemudharatan kecuali yang dikehendaki Allah. Dan sekiranya aku
mengetahui yang ghaib, tentulah aku membuat kebajikan sebanyak-banyaknya dan aku
tidak akan ditimpa kemudharatan. Aku tidak lain hanyalah pemberi peringatan, dan
pembawa berita gembira bagi orang-orang yang beriman’.”

Artinya: “Dan taatlah kamu kepada Allah dan taatlah kamu kepada Rasul (-Nya) dan
berhati-hatilah. Jika kamu berpaling, maka ketahuilah bahwa sesungguhnya kewajiban
Rasul Kami hanyalah menyampaikan (amanat Allah) dengan terang.”

400 Ulnmnna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005



Harir Muzakki, A/-Iskim wa Ushil al-Hukm: Delegitimasi Institusi Khilafah

Khilafah

Al-Raziq tidak banyak memberikan sumbangan pemikiran tentang
khilafah. Dia banyak menukil pendapat ulama sebelumnya dan
mendeskripsikan &bzlifah dalam wacana pemikiran politik Islam, kemudian
menyimpulkan dan menjustifikasi pendapat mereka. Para ulama memandang
bahwa kedudukan dan otoritas para khalifah sepadan dengan nabi dan
mendirikan &bildfah hukumnya wajib berdasarkan zjmad‘. Kedua pendapat
itulah yang disangkal al-Raziq. Dia mendefinisikan &hilifah secara bahasa
maupun istilah, kemudian menyebutkan pendapat para ulama tentang
khildfah, kedudukan, dan otoritas khalifah.

Menurut al-Raziq, kata “&hildfah” berasal dari mashdar “takballafa” yang
berarti mengikuti di belakang orang lain dan menggantikan tempatnya.
Definisi ini didasarkan pada Qs. al-Zukhrut (43): 60.12 Berdasarkan definisi
itu, khalifah berarti pengganti orang lain karena absennya orang yang
digantikan, meninggal dunia, ketidakmampuan, maupun karena alasan-alasan
lain. Khalifah juga berarti al-sulthin al-a‘ham (kekuasaan paling tinggi, paling
besar).

Adapun menurut istilah, kata “&bidfah” memiliki kesamaan arti dengan
“tmamal”, yakni kepemimpinan menyeluruh dalam masalah agama dan dunia
sebagai pengganti Rasulullah. Sebagian ulama berpendapat bahwa khalifah
adalah pengganti Rasulullah yang sewaktu hidupnya menangani masalah
keagamaan yang diterimanya dari Allah untuk disampaikan dan mengajak
umat manusia mengikuti ajaran-Nya. Allah telah memilih orang, sebagai
pengganti Muhammad, yang bertugas memelihara pelaksanaan ajaran agama
dan urusan politik duniawi.

Para ulama memandang bahwa kedudukan khalifah di hadapan rakyatnya
sepadan dengan kedudukan Rasulullah di tengah-tengah kaum muslimin. Ia
memiliki kekuasaan menyeluruh dan memiliki hak untuk ditaati secara
sempurna, serta memiliki hak dan wewenang penuh mengurus persoalan
agama mereka. Dia harus melaksanakan fungsinya di tengah-tengah umat
dalam batas yang telah ditetapkan agama. Dia juga memiliki hak mengatur
urusan duniawi umatnya. Sementara rakyat harus taat lahir dan batin karena
patuh kepada pemimpin berarti taat kepada Allah dan membangkang kepada
pemimpin berarti membangkang kepada Allah. Mengikuti petunjuk imam

2Artinya: “Dan kalau Kami kehendaki benar-benar Kami jadikan sebagai gantimu di
muka bumi malaikat-malaikat yang turun temurun”.

Ulnmnna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 401



Harir Muzakki, A/-Iskim wa Ushil al-Hukm: Delegitimasi Institusi Khilafah

dan menaati perintahnya merupakan kewajiban. Kalau seseorang tidak
mengikuti szdm (pemimpin), maka imannya tidak bisa dikatakan sempurna
dan keislamannya tidak diakui. Pendapat para ulama itu dibantah al-Raziq.

Al-Raziq mengungkapkan bahwa tidak semua orang yang dituduh
murtad benar-benar murtad dalam arti kafir kepada Allah dan rasul-Nya.
Salah satu contoh faktual yang ia ajukan adalah kasus pembangkangan
sementara umat pada kepemimpinan khalifah AbG Bakr. Mereka
berpendirian bahwa tidak tunduk terhadap kepemimpinan Abta Bakr tidak
akan mempengaruhi dan mengancam agamanya. Perang yang dilancarkan
Ablt Bakr semata-mata perang polittk sebagai upaya mempertahankan
persatuan Arab dan melindungi negara dari ancaman. Orang-orang yang
tidak mau membayar zakat tidak bermaksud membangkang perintah agama
atau menolak ajaran Islam, melainkan tidak mau menaati perintah Abu Bakr.
Karena itu ketika Khalid bin Walid berusaha membunuh Malik bin Nuayrah
karena yang bersangkutan termasuk kelompok orang yang menolak
membayar zakat dan dicap murtad, Malik mengatakan kepada Khalid bahwa
dirinya tetap muslim, hanya saja tidak mau membayar zakat melalui Khalid
(Abt Bakr).1?

Hukum Mendirikan Khilafah

Para ulama berpendapat bahwa mendirikan &bzdfah hukumnya adalah
wajib berdasarkan zmd‘. Mereka memiliki dua argumentasi: pertama, ijma’ para
sahabat dan tabi‘in setelah wafatnya Rasulullah, yakni mereka membaiat Aba
Bakr; kedna, adanya fungsi seorang imam sesuai dengan nash ajaran agama
dan kepentingan umat semisal melaksanakan al-amr bi al-ma‘rif wa al-naby ‘an
al-munkar. Pendapat para ulama diperkuat dengan dua ayat al-Qur’an, yaitu
Qs. al-Nisa’ (4): 5914 dan Qs. al-Nisa’ (4): 83.1>

Menurut ahli tafsir, #/i al-amr berarti para pemimpin kaum muslimin
pada masa Rasulullah, masa setelahnya termasuk para khalifah, para

BIbid., 60.

4Artinya: “Hai orang-orang yang beriman, taatilah Allah dan taatilah Rasul (-Nya), dan
ulil amri di antara kamu. Kemudian jika kamu berlainan pendapat tentang sesuatu, maka
kembalikanlah ia kepada Allah (al-Qur’an) dan Rasul (sunnahnya), jika kamu benar-benar
beriman kepada Allah dan hari kemudian. Yang demikian itu lebih utama (bagimu) dan
lebih baik akibatnya.”

15Artinya: “Dan kalau mereka menyerahkannya kepada Rasul dan Ulil Amri di antara
mereka, tentulah orang-orang yang ingin mengetahui kebenarannya (akan dapat)
mengetahuinya dari mereka (Rasul dan Ulil Amri)”.

402 Ulnmnna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005



Harir Muzakki, A/-Iskim wa Ushil al-Hukm: Delegitimasi Institusi Khilafah

panglima perang, dan para ulama. Al-Raziq menafsirkan #/i al-amr pada ayat
di atas adalah para pembesar sahabat yang memahami seluk-beluk persoalan
umat atau menjadi pemimpin mereka. Menurutnya, kandungan maksimal
ayat di atas adalah keharusan kaum muslimin memiliki sekelompok orang
yang dapat dijadikan tempat rujukan atas persoalan-persolan yang mereka
hadapi sehingga tidak tepat ayat itu dijadikan dasar wajibnya mendirikan
khilafah.1o

Untuk memperkuat argumen tersebut, para ulama juga mengutip badits
shapih, semisal hadits yang artinya: “Barangsiapa yang mati dan tidak pernah
berbaiat, maka ia mati dalam keadaan jabiliah”, dan hadits yang diriwayatkan al-
Bukhari dan Muslim, “Tetaplah berada dalam jamaah dan imam kaunm muslimin”.
Al-Raziq tidak mempermasalahkan kesahihan hadits itu, tetapi menggali
makna yang lebih dalam. Seandainya maksud baiat dalam hadits itu
membaiat khalifah dan yang dimaksud jamaah adalah pemerintahan Islam,
maka hal itu bukan termasuk masalah ‘agidah syarGyyah dan/atau salah satu di
antara hukum Islam.”

Sistem Pemerintahan Masa Rasulullah

Setelah menguraikan posist Muhammad semata-mata sebagai seorang
rasul dan di sisi lain Muhammad memiliki kekuasaan atas umatnya yang
sama sekali tidak sama dengan raja atau kepala negara, selanjutnya al-Raziq
menjelaskan masalah &hildfah. Menurutnya Muhammad adalah seorang
khalifah yang tak mungkin digantikan oleh siapapun karena otoritas itu
berasal dari kerasulannya.

Menurut al-Raziq, meski pada masa Nabi Muhammad sistem
pemerintahan telah ada, tetapi masalahnya sangat pelik untuk dikaji karena
diliputi halimun dan dinding tebal. Pelaksanaan hukum dalam pengertian
pemerintahan sudah ada sejak jaman Nabi,'® sebagaimana terdapat di
kalangan bangsa Arab dan bangsa lain pra-Islam. Dalam beberapa hadits

6] bid., 17.

1"Lebih lanjut al-Rdziq menjelaskan bahwa banyak firman Allah yang menyinggung
masalah #haldg, utang piutang, jual beli, dan sebagainya, serta mengemukakan hukum
berbagai persoalan. Akan tetapi, semuanya itu bukan berarti masalah kewajiban agama,
begitu pula ketika Nabi mengemukakan aturan hukum seputar masalah baiat,
pemerintahan, dan menaati #/i al-amr. Lihat 1bid., 18.

1¥Namun, sulit menyimpulkan secara pasti prosedur penetapan hukum yang diambil
oleh Nabi. 1bid., 44.

Ulnmnna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 403



Harir Muzakki, A/-Iskim wa Ushil al-Hukm: Delegitimasi Institusi Khilafah

shapih dapat ditemukan petunjuk bagaimana cara Nabi Muhammad
memutuskan persoalan hukum, tetapi sulit untuk menetapkan hukum yang
dipakai Nabi. Hal itu disebabkan tidak adanya gambaran yang cukup jelas
tentang proses pengambilan hukum yang ditetapkan Nabi dan bagaimana
sistem yang ia kepalai dilangsungkan.!?

Salah satu gambaran yang paling jelas mengenai pemerintahan yang ada
pada masa Rasulullah adalah jibdd. Jihad bukanlah semata-mata dipergunakan
sebagai sarana pengembangan agama dan menggiring umat manusia menuju
keimanan kepada Allah dan rasul-Nya, tetapi juga sebagai sarana untuk
menunjukkan justifikasi kekuasaan dan ekspansi wilayah kerajaan. Jihad
merupakan salah satu di antara banyak ciri negara Islam dan citra yang
menampilkan sosok sebuah kerajaan. Menurut al-Raziq, pemerintahan
Rasulullah merupakan tugas yang terpisah dari dakwah Islam dan berada di
luar tugas risdlah.

Tentang bagaimana Nabi membentuk negara dan seperti apa pula sistem
pemerintahannya sejauh ini masih menjadi permasalahan bagi umat Islam.
Meskipun demikian, al-Raziq mengakui bahwa sistem pemerintahan periode
Rasulullah memang nyata ada dan telah mencapai bentuknya yang paling
sempurna dalam bentuk negara yang diatur Rasulullah melalui bimbingan
wahyu. Hanya saja tidak diketahui secara rinci, bagaimana model dan sistem
pemerintahan Rasulullah.?? Ttulah mengapa ia pun tegaskan bahwa pada
dasarnya Islam tidak menentukan sistem politik tertentu. Umat Islam absah
dan boleh-boleh saja mengambil sistem politik demokrasi, diktator, republik,
atau lainnya. Kbildfah bukanlah sistem politik yang islami. Bahkan, bagi al-
Raziq, khildfah merupakan institusi politik Islam yang ketinggalan zaman dan
hanya menimbulkan bencana bagi umat Islam. Institusi politik Islam itu
hanya ada pada masa Rasulullah dalam bentuknya yang sempurna. Salah satu
ciri menonjol dari pemerintahannya adalah jihad. AbG Bakr bukanlah
khalifah pertama, melainkan sekedar khalifah Rasulullah yang gaya
kepemimpinannya meniru Rasulullah.

1YAl-Raziq mencontohkan pengiriman ‘All ke Yaman. Dalam suatu riwayat, ‘Ali
bertugas sebagai hakim, sementara riwayat yang lain dia bertugas sebagai pemungut zakat
seperlima harta; demikian juga riwayat tentang pengiriman Mu‘4dz sebagai hakim atau
panglima perang atau sebagai pengajat.

2Tidak ada informasi yang cukup mengenai fungsi-fungsi pemerintahan, seperti
masalah keuangan dan pengawasannya, keamanan jiwa dan harta (kepolisian). 1bid., 45.

404 Ulnmnna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005



Harir Muzakki, A/-Iskim wa Ushil al-Hukm: Delegitimasi Institusi Khilafah

Agama Islam yang dibawa Rasulullah adalah rahmat bagi seluruh umat
manusia. Namun, kata al-Raziq, menyatukan umat Islam dalam satu ikatan
politik merupakan sesuatu yang mustahil. Sebab, mereka memiliki beragam
budaya dan di antara mereka tinggal di suatu bangsa yang plural agamanya,
terdiri dari berbagai macam suku yang tradisi dan budayanya berbeda.

Menimbang Pemikiran Politik al-Raziq

Gagasan al-Raziq yang memandang Muhammad semata-mata sebagai
seorang nabi menjadi pandangan yang sangat radikal dan berlawanan dengan
mainstrear pemikiran politik Islam. Dia ingin memisahkan dan membedakan
secara ekstrem antara kekuasaan kenabian dan kekuasaan seorang raja.
Konsekuensinya, dia menafikan &hildfah dan sistemnya karena misi
Muhammad sama sekali tidak ada kaitannya dengan politik dan negara.
Menurut Maryam Jameelah, al-Raziq adalah sarjana muslim yang pertama
kali membuka wacana sekularisme Islam.?! Tampaknya al-Raziq hendak
menyucikan dakwah Islam meskipun dalam realitas sejarah, negara Madinah
terbentuk pada periode kedua kenabian.

Misi kerasulan Muhammad berlangsung selama 23 tahun yang terbagi ke
dalam dua periode: Makkah selama tiga belas tahun dan Madinah selama
sepuluh tahun. Masing-masing periode memiliki perbedaan materi dakwah
dan strategi penyampaian risdlah yang disebabkan kondisi masyarakat yang
berbeda. Misi utama dakwah Nabi di Makkah membenahi masalah ‘agidah
dan moral. Ayat-ayat yang turun di Makkah berisi ajaran zawhid, keimanan
kepada Allah, malaikat, rasul, dan akhirat.?> Ayat-ayat tentang moral
menekankan keluhuran jiwa, keharusan manusia menjauhkan diri dari tipu
daya dunia dan perhiasannya.

‘Agidah dan moral memiliki hubungan yang sangat erat. Inti ‘agidab
adalah ajaran zawhid yang berimplikasi terhadap kehidupan sosial dan
moralitas masyarakat. Doktrin zawhid berimbas pada kemakmuran roda
perdagangan kaum Quraisy yang ditegakkan atas dasar eksploitasi kaum

2Lihat Maryam Jameelah, Islam and Modernism (Lahore: M. Yusuf Khan Publisher,
1977), 170.

2Dengan ungkapan yang berbeda Nourouzzaman Shiddigi mengatakan bahwa ayat-
ayat yang turun di Mekkah mengenai masalah-masalah eskatologis, harapan memperoleh
pahala bagi orang yang beriman dan berbuat baik dan ancaman siksa neraka bagi orang

yang tidak beriman dan berbuat jahat. Nouruzzaman Shiddiqi, Jerams-jeram Peradaban Muslin:
(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1990), 84.

Ulnmnna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 405



Harir Muzakki, A/-Iskim wa Ushil al-Hukm: Delegitimasi Institusi Khilafah

lemah.?? Gagasan-gagasan yang terkandung dalam ajaran agama yang dibawa
Muhammad mampu mengatasi situasi masyarakat Makkah kala itu secara
keseluruhan. Kemakmuran yang mendasarkan diri pada kepentingan
komersial telah mengakibatkan munculnya aneka penyakit sosial.
Ketegangan yang berupa benturan antara kepentingan komersial dan adat
istiadat nomadik cukup banyak mempengaruhi sebagian besar penduduk
Makkah. Pemikiran keagamaan dari al-Qur’an ditujukan pada akar-akar
keagamaan yang terkait dengan penyakit sosial masa itu yang menjalar di
seluruh kehidupan ekonomi dan sosial.?* Dalam pada itu dakwah Nabi di
Makkah kerap mendapatkan intimidasi dan perlawanan keras dari kaum
Quraisy sehingga menyebabkan Nabi kemudian memutuskan untuk hijrah ke
Yatsrib.

Periode kedua kenabian atau dakwah Islam dimulai sejak Nabi hijrah ke
Yatstib pada tanggal 12 Rabi‘ al-Awwal 1 H/24 September 622 M. Hijrah
bertujuan menyelamatkan kaum muslimin agar terbebas dari tindakan
kesewenang-wenangan kaum Quraisy. Menurut Thomas W. Arnold Hijrah
juga merupakan gerakan strategis yang sangat tepat ketika reaksi sosial atas
keadaan masyarakat Makkah yang mayoritas menolak Islam dan sekaligus
sebagai respons atas fakta sosial (keadaan masyarakat) Madinah yang secara
terbuka menerima seruan dakwah Rasul.?

Di kota itu, Nabi memperoleh sambutan penghormatan istimewa dengan
mengubah nama kota Yatsrib menjadi Madinah al-Nabiy atau disebut al-
Madinah al-Munawwarah. Nabi resmi menjadi pemimpin penduduk kota itu
setelah tiba dan diterima penduduk Yatsrib. Babak baru dimulai dan Islam
mulai menjadi kekuatan di Madinah. Muhammad tidak hanya sebagai
pemimpin agama, tetapi juga sebagai kepala negara.?6 Dalam diri Muhammad
terkumpul dua kekuasaan, spiritual dan duniawi.

Terbentuknya negara Madinah merupakan akibat dari perkembangan
panganut Islam yang menjelma menjadi kelompok sosial dan memiliki
kekuatan politik riil di bawah pimpinan Nabi. Keadaan Nabi dan umatnya
segera mengalami perubahan besar, yaitu memiliki kedudukan yang baik dan
segera menjadi umat yang kuat dan mandiri. Masyarakat yang baru dibentuk

ZFazlur Rahman, Islan (Chicago&London: University of Chicago Press, 1979), 15.

2W. Montgomery Watt, Iskamic Thought (Edinburgh: Edinburgh University Press,
1980), 4.

Thomas W. Arnold, The Caliphate (London: Routledge and Kegan Paul, 1965), 23.

201 bid., 30.

406 Ulnmnna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005



Harir Muzakki, A/-Iskim wa Ushil al-Hukm: Delegitimasi Institusi Khilafah

itu akhirnya menjadi satu negara yang pada akhir masa Nabi mampu
menguasai hampir seluruh semenanjung Arabia.

Karena itu, kecenderungan umum sebagian intelektual muslim meyakini
bahwa Islam adalah sebuah fenomena agama dan politik. Logikanya
sederhana, karena pembangunnya adalah seorang nabi sekaligus politikus
yang bijaksana atau negarawan. Pandangan semacam ini, hingga tingkat
tertentu terepresentasikan antara lain dalam pandangan MacDonald
mengatakan, “Di sini, Madinah, telah terbentuk negara Islam pertama dan
meletakkan dasar-dasar politik bagi perundang-undangan Islam.”?” Juga
Fazlur Rahman yang mengatakan bahwa masyarakat Madinah yang
diorganisasi Nabi merupakan suatu negara dan pemerintahan yang
membawa terbentuknya komunitas muslimin yang lebih kuat.?8 Keyakinan
keduanya, hingga tingkat tertentu, merepresentasikan

Pengertian &bilifah, menurut al-Raziq, baik dari segi bahasa maupun
istilah, masih banyak celah untuk dikritik. Menurutnya, kata &bilifah berasal
dari mashdar “takhallafa”. Kata kbilifah menurut kaedah bahasa yang benar
adalah #balafa, yakblifu, khilafatan. Dengan demikian, kata &bzlifah berasal dari
mashdar ““khalafa’.

Dari definisi yang dikemukakan para ulama, al-Raziq memahami khalifah
sebagai pengganti Rasulullah yang menangani masalah-masalah keagamaan
yang diterimanya dari Allah. Selanjutnya, dia mengutip pendapat bahwa
kedudukan khalifah di tengah-tengah umatnya sepadan dengan posisi
Rasulullah. Menurutnya, gelar gbalifah al-Rasil/ memiliki wibawa, kekuatan,
dan pesona, apalagi gelar &halifah Allib.

Yang perlu diperhatikan, pengganti itu belum tentu sama dengan yang
digantikan. Terkadang yang digantikan lebih baik dari yang menggantikan
dan bisa sebaliknya. Tidaklah tepat menyepadankan Nabi dengan para
penggantinya dalam hal kualitas dan otoritas Nabi yang bersifat samawi, suci,
dan berasal dari Allah, dan otoritas para khalifah yang diperoleh dari umat
melalui baiat. Tesis ini sejalan dengan pandangan Ibn Khaldun tentang
tujuan pendirian negara, yakni untuk mengusahakan kemaslahatan agama

2D.B. MacDonald, Development of Muslim Theology, Jurisprudence, and Constitutional Theory
(New York: t.p. [?], 1903), 63.

28Rahman, “The Islamic Concept of State,” dalam Isiam in Transition: Muslim Perspective,
ed. John J. Donohue and John L. Esposito (New York: Oxford University Press, 1982),
2061.

Ulnmnna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 407



Harir Muzakki, A/-Iskim wa Ushil al-Hukm: Delegitimasi Institusi Khilafah

dan dunia yang bermuara pada kepentingan akhirat.?? Hal itu senafas dengan
Abu al-A‘la al-Mawdadi yang menegaskan bahwa tujuan negara dalam Islam
adalah demi menegakkan dan melaksanakan kekuasaannya dengan segenap
sumber daya yang ada untuk menciptakan kehidupan yang lebih baik bagi
perbaikan kehidupan manusia.3

Demikian juga dengan rumusan Rahman. Menurutnya, tujuan negara
Islam adalah untuk mempertahankan keselamatan dan integritas negara
sechingga setiap warga menyadari kemampuan masing-masing dan mau
menyeimbangkan kemampuan demi terwujudnya kesejahteraan seluruh
warga negara.’! Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa tujuan
pemerintahan Islam ada dua: perfama, untuk melaksanakan ketentuan-
ketentuan agama sesuai dengan perintah Allah dan rasul-Nya,
menghidupkan sunnah, serta memerangi bid‘ah agar seluruh umat Islam dapat
menaati Allah dengan baik; Aeduna, mengurus masalah-masalah duniawi,
seperti menghimpun dana dari sumber-sumber yang sah dan
menyalurkannya kepada yang berhak, mencegah kezaliman, dan lain-lain.

Tujuan pemerintahan sedemikian terkait rekat dengan kapasitas Nabi
sebagai kepala negara, pembuat hukum, dan sekaligus hakim. Alhasil, Nabi
menduduki jabatan eksekutif, legislatif, dan yudikatif sekaligus. Seorang
khalifah memutuskan hukum berdasarkan al-Qur’an dan hadits, baik melalui
ytihad maupun langsung menerapkan hukum yang ada dalam al-Qur’an dan
hadits. Sehingga, menyamakan posisi Nabi dengan para penggantinya atau
khalifahnya tidaklah tepat.

Menurut al-Raziq, mendirikan negara hukumnya tidaklah wajib. Dalam
pada itu ia menolak pendapat para ulama yang menyatakan mendirikan
khilifah hukumnya wajib atas dasar 7md‘. Dia tidak menolak 7ma‘ sebagai
dalil untuk menetapkan hukum dan salah satu sumber hukum Islam. Yang ia
tolak adalah tesis bahwa telah terjadi kesepakatan (74°) di antara sahabat,
tabi‘in, seluruh ulama, maupun seluruh umat Islam dalam masalah
kekhalifahan Abt Bakr.

Di sinilah, agaknya, al-Raziq kurang tepat memahami zi° dalam masalah
khilafah. Ijmd dalam persoalan itu sesungguhnya adalah kesepakatan para

Y1bn Khaldun, a/-Mugaddimah (Mesir: Mushthata Muhammad, t.th.), 124.

NAbG al-Afa al-Mawdadi, Iskamic Law and Constitution (Lahore: Islamic Publication
Ltd., 1975), 216-7.

3Rahman, “Implementation of the Islamic of State in the Pakistan Milieu,” dalam
Islam ..., 462.

408 Ulnmnna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005



Harir Muzakki, A/-Iskim wa Ushil al-Hukm: Delegitimasi Institusi Khilafah

sahabat dan kaum muslimin tentang wajibnya menegakkan institusi &bzdfah
atas prinsip zmd'. Iimd® ini berkaitan dengan sistem &bilifah, bukan siapa
orang yang dipilih sebagaimana yang dipersoalkan al-Raziq. Islam sama
sekali tidak mensyaratkan adanya jma‘ berkenaan dengan orang yang akan
dipilih; masalah ini cukup dicapai melalui suara mayoritas. Hal itu merupakan
masalah yang bersifat silih-berganti, sedangkan prinsip &bilifah yang telah
disepakati selamanya tetap, terbentuk melalui satu kali konsensus saja.3?

Pendapat al-Raziq bahwa Muhammad tidak memerintahkan umatnya
untuk mendirikan negara mungkin bisa diterima, tetapi jumlah ayat al-Qur’an
tentang mu‘dmalah lebih banyak dibandingkan masalah ‘agidah dan
khulugiyyah. Masalah politik dan negara menyangkut hubungan interpersonal.
Setiap individu dan kelompok (golongan) memiliki kepentingan, maka harus
ada lembaga kekuasaan yang mengatur. Tentu saja, bentuk dan sistemnya
sesuai dengan kebutuhan dan tuntutan jaman. Seandainya Muhammad
menetapkan dan mematok seperti itu, tentulah lembaga politik Islam
(khildfah yang ditolak al-Raziq) akan menjadi ketinggalan jaman, sementara
prinsip-prinsip ber-zu ‘Gmalah secara jelas telah ditetapkan dalam syariat Islam
(al-Qur’an).

Syariat Islam bertujuan menjaga eksistensi agama, jiwa, akal, kehormatan,
dan harta. Untuk mewujudkan Islam sebagai rahmat bagi semesta alam
membutuhkan sarana berupa institusi politik yang mengatur mu‘dmalah
manusia. Dalam ga%dah fighiyyah dinyatakan bahwa al-amr bi al-syay’ amr bi
wasarlth (memerintahkan sesuatu berarti memerintahkan sarana untuk
mewujudkan sesuatu itu). Oleh karena itu, lembaga politik berupa negara
sangat penting dan tidak mungkin dinafikan untuk mewujudkan
kemaslahatan umat. Yang terpenting dalam negara adalah penguasa yang
memiliki visi kemanusiaan dan menjunjung tinggi kebebasan rakyat dan
memenuhi hak dasariah rakyat. Spirit ini sejalan dengan penegasan para
ulama bahwa zasharruf al-imim ‘ala al-ra‘tyyah manith bi al-mashlabah (kebijakan
yang diambil oleh penguasa harus didasarkan pada kemaslahatan umat),
sebagaimana dikutip Jalal al-Din ‘Abd al-Rahman al-SuyGthi® dalam
kitabnya a/-Asybih wa al-Nazha ir.®

32] jhat Mukhtar, “Ali..., 87.
3Lihat Jalal al-Din ‘Abd al-Rahman al-Suyuthi, .A~Asybih wa al-Nadha'ir (BeirGt: Dar
al-Kutub, 1983), 83.

Ulnmnna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 409



